#### Pracipuorum Theologia Capitum

## ENCHIRIDION

DIDACTICUM: July (J) DE

## COENA DOMINI.

Quibus accessit Symboli Apostolici, & Precationis Dominicæ Expositio.

In gratiam i potissimum) Studiose Juventutis.

Authore T. Tullio, Aulæ S. Edmundi apud Oxonienses Principali.

Editio Quarta, postremum nunc recognita arque auca.

Joh. 9. 4. - Dum Dies est : Nox venit, quum nemo potest operari Horat. Sapere aude.

#### OXONII

Typis L. Lichfield, Impensis F. Oxlad Sen. & Væneunt apud Tho. Fickus, & Ant. Stephens. CID.DC.LXXXIII.

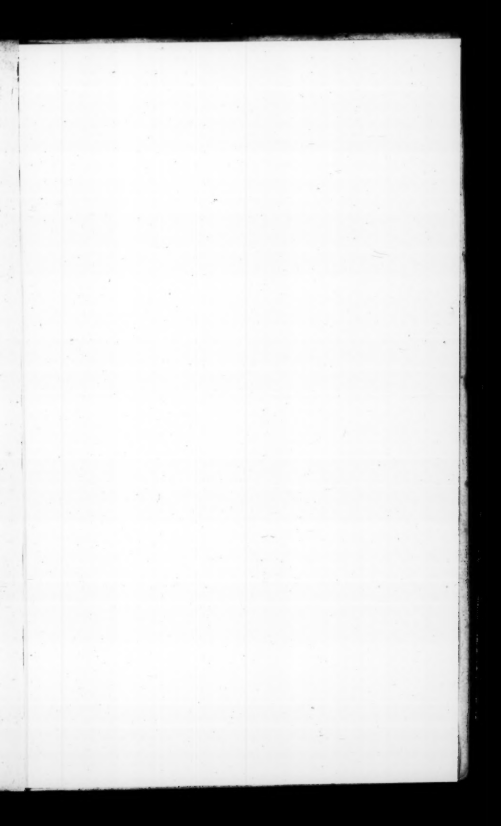
# \*\*\*

Perlegi hunc Librum, cui Titulus (Pracipuorum Theologia Capitum Enchiridion Didacticum) in quo nihil reperio sidei Ecclesia Anglicana, aut bonis moribus contrarium.

Ex Æd. Lond. Oct. 12.

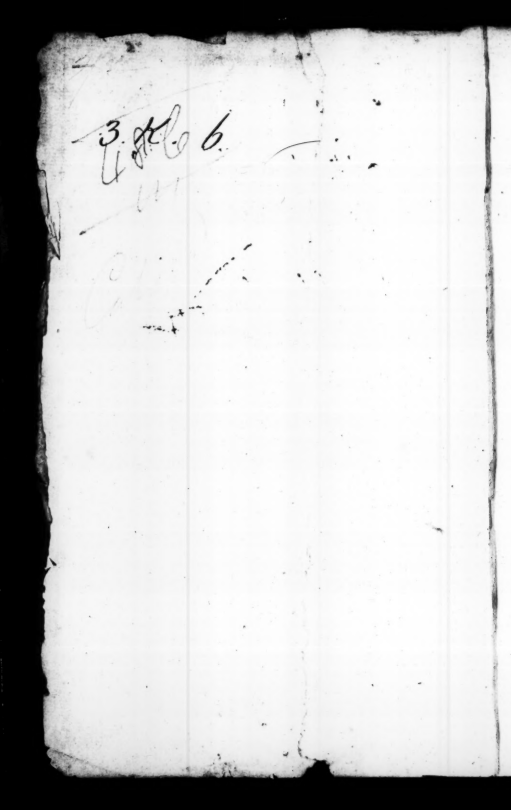
Tho. Grigg. R. in Christo Patri D. Humfr. Epifc-Land. à Sac. Dom.





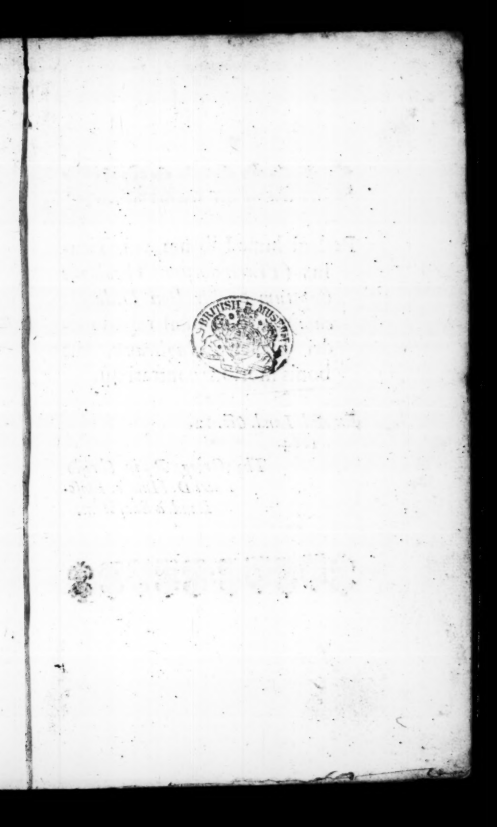


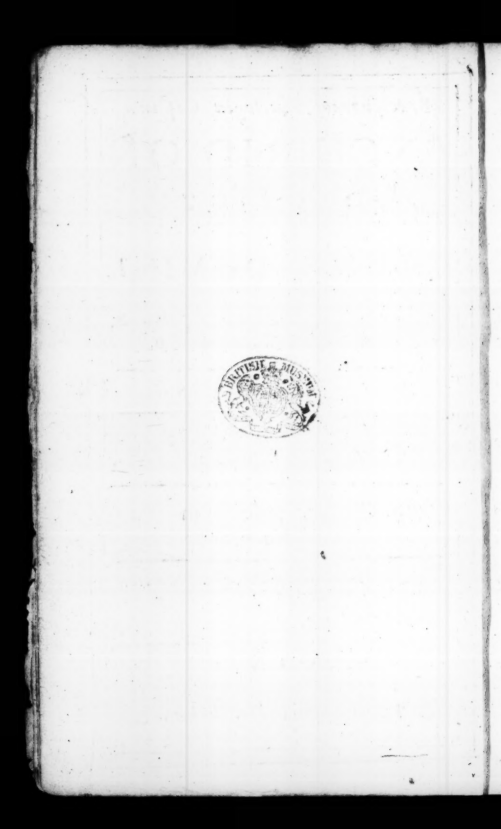




Elm Origin Productes Elitry Tho Colling

4326. 86-33.





# **常型型型型型型型型型型型型**

## Ad Lectorem.

Magnifici pompam Propylæi magna postulant ædificia, (certe quidem haud respuunt,) quam tamen humilis casæ erubescit verecundia. Non est igitur hic permultis præfandum. Do tantum Lectori benevolo suscepti opusculi consilium.

Nimirum ei quærcre in proclivi fore suspicor, cur tot inter Christianæ Religionis Systematum examina (qua domestica, qua perezgrina) in ore, oculisque omnium. cum debita laude volitantia, nostrum quoque se ingerat E N-

CHIRIDION. Rem totam paucis habeto. Ex ista scililicet, quas modo dixima, facunda hujusmodi lucubrationum familia, cum alia aut prolixitate sua, aut ingratis fortaße minutiloquiis, & subtilitatibus fuventuti, aliæ autem aliunde minus nobis placerent, visum est istis omnibus (qua quidem promodulo nostro liceret) ire obviam incommodis: quod in hoc Enchiridio prastitum ese, non sum usque adeo Suffenus, ut Jomniem; prastare tantum volui; de eventu, æquum est ut ipse, Lector Cordate, pro Candore tuo sententiam feras. Certe hie pluribus prodesse, Neophytos potissimum loquor, & in re Theologica minus exercitatos, in animo cum primis ba-

babuise, testes appello mille Conscientiam scilicot, co plusquam, Cordium Scrutatorem; Deum. Ad veritates autem vitæque cæle: stis compendium (quo Homini Christiano antiquius nibil esse par> est tenellos or rudiores adbac circa Religionem animos, tum stabiles, neque tardos insuper effingere, quanti intersit, nemo non videt. Viderunt utique primi illi Religionis Reformatæ præclari Pugites, quibus erat cum hoste callidissimo, frontisque omnium in Terris durissimæ, (quamvis & eodem ignavissimo) præliandum. Viderunt ipsi tandem Papicolæ, quos Adversa partis virtutem si laudare petebat livor, amulari monuit ver-[stia

sutia: iisdem scilicet ipsi vestigiis in vio sua errorum Lata consulto insistebant, quibus in Augustiore veritatis præibant Reformati. Hinc illorum quoque tot indies (boc maxime Jeudo μανένπ seculo) blandi loquentiæ Popularis & Sophisticæ gramine obtecti Religionem à Calcaneo impetunt Anguiculi Chartacei. Quo magis mirari Jubit quæ secum intus versent consilia, qui etiam infensissimo (bine inde) Religioni Seculo in Theologiam Systematicam omnem, & Catecheticam tam iniquo fint animo, ut vix nomen ipsum sine sannis excipiant, idque unde sola Dei oracula personare oportuit. Cum tamen ipsi fortasse ne in uno quidem aliquo

aliquo Systemate, vel quinas legendi simul pagellas labore defungi sustinuerint. At si judicas cognosce, vetus monet Ethnici Tragædi γνώμη nec Evangelicæ simplicitati convenit, ut præjudiciis abrepti de iis male loquantur Homines quæ nondum satis explorarunt. Loquor tantum in genere de utilissimaista (ut ne dicam necessaria (docendi ratione temporibus potissimun in veritatem pessime animatis. Nullius ego Scriptoris aut importunos affectus, aut impar judicium defendo. Ipsi omnes quorum id interest sibi viderint, tanquam olim rationem red. dituri Deo. Verum quid opus est in rem non innocuam modo, fed animabus saltem rudioribus nsq; adeo 1000

lutarem stristo quasi gladio, desavire? Haudita quidem (ut labenseculorum Doctores taceam) prisci Japuere Patres Ecclesia: Non micantissimum istud Cæli Alexandrini Trigonum, Clemens, Origines, Cyrillus, quorum & Juos intermiscet radios illustre Hipponis sidus; Hic, consiliis, Illi exemplis quoque inter Catecheticos reponendi. Quanquam quidillis immorandum, cum eandem Doctrinæ methodum tum in Ecclesia vetere Judaica, tum in ipsa quoque Apostolica viguisse constat. Utinamque (ut verbo dicam) plus satis experiundo compertum hand esset, quales & Christianos parere soleat, & Theologos αργπαιδευσίας prurigo. Solidænim1-

mirum Theologiæ Subsellia & scripturarum Thronum hinc comptulæ occupant Rhetoricationes; illinc mirifice sibi blandientes, & magno apparatu in scenam veluti prodeuntes pellucidæ & elumbes ratiunculæ. Hinc etiam, si quid minus in Theologia Reformata placet, sive ex astro novamiriendi, & captanda Fama, sive maligno in Personam animo, sive Veritatis, quam toties Manu data professi sunt, fastidio ; cen demum gratiæ & favoris alicujus honesto parum aucupio, (quicquid sit, Justus olim Deus judicabit) hinc, in quam, apud nonnullos Calvinismi Hoc nomine, velut inuste stigmate, notatur; nec sioderis quenquam proclive est ingeniosius

niosius (si non tutius) publice Censuræ victimam sacrare. In eum nimirum Tempora reservamur! Quod tamen æquius ferendum eset si Blaterones Isti suæ saltem vene randæ Matri parcerent Ecclesiæ neque in illum Fidem Articulis suis atque Homiliis toties, & tam diserte definitam, (Reverentia omni & pudore defricato) quasi manu facta, insurgerent. Nota & Experta loquor. Majores interim nostri (aterni illa nominis loquor Ecclesiæ præsidia, dulcissima decora) non istis scalis stramineis ad Theologiæ culmen ascenderunt, non istam ad cognitionem Dei salutarem, & Animarum compendia viam posteris indigitarunt.

Sed

Sedtibi Lector, ut perito, loquor, judica que dico. Factum mihi satis fuerit si in hoc opusculo neminem lædam (nedum veritatem) & (bono

cum Deo) prosim nonnulis.

Cæterum ne quid honorandæ Matri Ecclesiæ Anglicanæ (nedum Scripturæ) minus consentiens, currenti, nec satis perito, calamo excideret; ante petitam (de more) Typorum Copiam, exhibendum curavi opusculum una cum Additamentis, Viro admodum Reverendo, & in Coclo Ecclesia non Locimagis quam Meriti sui Claritate præfulgenti, qui oculis Aquilinis perlustratum (ita enim se nostro ro. rogatu facilem demittere sibi placuit) remisit, (ne quid dicam invidiofius

osius) sine probro; quinetiam, publici furis sacerem Hortator extitit.

Super est bac duo porro moneam, me primo scilicet in Textibus S. Scripturæ apellandis neque credulam neque perfunctoriam (pro modici ratione ocii) adhibuise operam, quod tibi non ingratum fore confido: neg; enim hoc ad pompam feci, aut gratiam popularem, quod cum Homine Christiano indignum sit, Theologo turpissimum existimo. Sed neque Insipientem illum in Evangelio imitandum censuerim, qui ædificavit sine fundamento. Et sanequi in rebus Divinis neglecta duce Scriptura occupatur, ut dicam mollissime, nimiam suæ lippitudinis fiduciam, nec

nec divinæ lucis idoneam prodit rezverentiam. Proximo Atheismo
gradus est sine Fundamento sides. Sit mihi semper (cum Augustino) in Theologicis, pro omni
ratione, DEUS DIXIT, Porro
poscit interdum Res (quod examen
instituenti constare poterit) ut in
fuventutis præcipue gratiam plures
subindecitentur Textus, sakto tamen delectu qualem scilicet tenuitati
nostræ adhibere licuit.

r,

s.

m

ci

d

9;

1e

0

le

io

1-

n

-

.

C

Quin & secundo Ecclesiæ nostræ bic illic accommodata suffragia (ne ista quoque Fuventutem ingenuam lateant) siquain libelli corpore haud occurrunt, cum Elencho capitum ad finem rejeci. Id autem non eo consilio, ut Ecclesiæ sententiam ex meo ipsius

ipsius modulo dimetiar (absit à me talis arrogantia ) sed ut meam potius ad illius exigam; quam sicubi non satis assecutus videbor, (à qua certe prudens sciens nullibi deflexerim) tamen venerandæ matris (qua potuit side simul, & diligentia) pressiße vestigia, facilem, uti spero, veniam ab æquis rerum æstimatoribus consequetur.

Sed Tituli (quod in quosdam jocatus est olim Plinius) oblitus videbor. Vale, Lector benevole, quod dextra manu porrigitur, sinistra

ne accipias præcor. 24 00 69

TRÆCI.

# PRÆCIPUORUM THEOLOGIÆ CAPIT•V M

Trastatio brevis, per modum Dialogi.

#### CAP. I. De Sacra Scriptura.

A. Videst Religio?

B. Est vis illa (sive virtus) creaturæ rationali a divinitus impressa, quâ tenetur obstricta a ad cultum & obsequium Dei.

a Rom. 1.19. b Rom. 1.21.

A. Quænam est regula ( sive norma) cultus

2 Veri & Christiani? 2 Jac. 1. 27.

B. Voluntas unius Dei. Deut. 12. 32. Mat.

15.9.

à

n

bi

a

-

a

)

8

1

A. Unde autem ista Hominibus innotescit vo-

B. Ante legem à Mose traditam (quin & sub lege) b multiformiter, in sacris verò e Scripturis d plenissimè postmodum e patesacta.

b Heb.1. 1. 1 Sam. 28.6. c Isa. 8.20. 2 Tim. 3. 15. Pf. 119.113. d 2 Tim. 3.16,17. e Mic. 6.8.

A. Vo-

A. Voluntatem Suam hominibus revelatam cur

scriptis consignari voluit Deus?

B. Ob majorem a fidei certitudinem, quæ aliàs, humana partim infirmitate, partim malitià, astuque Satanæ, decursu temporum faciliùs corrumperetur

a Fob. 20.31. 2 Pet. 1.19.

A. Ad normam religionis constituendam (quam scripturam esse dixisti) quæ potissimum requiruntur?

B. Tria, Authoritas, Perfectio. & Perspicuitas.

A. Qualis autem est scriptura S. Authoritas?

B. Planè divina, cùm sit ab ipso Deo aut edita, aut binspirata.

a Exod. 31.18. Hof. 8.12. b Neb. 9. 30. 2 Pet. 1. 21.

A. Quid autem inde consequetur?

B. Authoritatem istam esse tum a infallibilem, tum b irrefragabilem.

4 Tit. 1.2. b Rom. 9.20. Num. 23.19.

A. At seposito ipsius Scriptura de se testimonio, poteritne palam sieri eam illi authoritatem deberi, tanquam verbo Divino?

B. Potest, hominibus saltem a cordatis, &

b veri amantibus.

a 2 Cor. 4. 3, 4 1 Cor. 2.14. b Prov. 2. ad v. 6.

A. Unde vero?

B. Aut quæris de causa efficiente primaria, aut de causis ministerialibus, intermediis. & (quæ vulgo appellantur) motivis.

A. Cedò causam principem?

B. Ea alia esse non potest, quam a Spiritus ille

t

n

ille veritatis, qui ejusmodi (ut lubet) b omnia operatur in omnibus.

a fob. 16.13. b 1 Cor. 12. 6. ad 10.

A. Quanam sunt causa ista (quas modo voca-

(ti) intermediæ?

ur

æ

li-

ns

ım

r?

us.

3

ut

١.

oi-

io,

ri,

80

ia,

ıæ

us

lle

B. Duûm sunt generum; aliæ internæ, ex ipsa scilicer Scripturarum divina indole, proprietatibus & effectis desumptæ, aliæ autem extrinsecus accersitæ.

A. Da caus as istius assensus internas.

B. Sunt ista materia (a pietatem omne genus & bonos mores ubique redolens) sensuum, in stylo etiam (ubi is occurrit) humiliore b maje-stas, & humano major ingenio oprofunditas, d Prophetiarum de rebus maximis adimpleta veritas, ovis illa ineluctabilis & plane divina f infidelium quoque cordibus, nedum g credontibus, multiformiter impressa, & siqua demum sint istis similia.

a Pf.19.8,9. & Pf.119. passim. b 1 Cor.2.4. c 1 Cor. 2.7,10. d 1 Pet.1.10,11. 1 Cor.15.3,4. e Heb. 4. 12. f Mr. 6.20. Att. 24.25. g Pf. 19.7. ad 10. & Pf.119. passim. Att. 4. 20.

A. Da causas externas.

B. Sunt iftæ etiam multimodæ.

1. Ipsorum Amanuensium Scompedica de Scriptura (præsertim Evangelica) idque tot & tantis miraculis sirmatum testimonium, de quo nulla potest apud æquos rerum æstimatores oboriri suspicio.

B 2

2. Con-

2. Constans & perpetua Ecclesia Traditio, eaque tot suorum tantisque periculis, imo & frequentibus martyriis propugnata.

3. Conatus inimicorum Diabolici ad Scrip-

turam penitus delendam irriti.

4. Judæorum Evangelio hostium infensissimorum suffragia Veteri Testamento exhibita, cum quo Novum in Substantialibus omnino congruit.

a Act. 2. 22. & 5. 12.

A. Annon ergo pendet Sacrorum codicum Au-

thoritas ex testimonio Ecclesia?

B. Nequaquam. Nam primo inde sequeretur authoritatem Scrip. non esse divinam, sed humanam, & consequenter incertam & fallibilem, (quod Atheismum sapit,) cum hoc dato non esset verbum Dei, sed verbum hominis.

a Rom. 3. 4.

A. Da alteram, si habes, rationem.

B. Illa sumi potest ex absurdo: Nam Ecclesiæ in confesso nulla sunt omnino a indicia, nedum Authoritas, nisi Scripturæ sacræ in solidum suffulta; proinde hæc ab illis pendets non vice versa.

a Mar. 16.18. 1f. 8. 20.

A. Quanam ergo partes tribuenda sunt in hoc

negotio Ecclesia?

B. Testimonium præbere verum Scripturis, easque populis suis, ut omni acceptationi dignas commendare, quo maxime sensu hoc elogio

ornatur

ornatur Ecclesia, quod sit columna & firmamentum veritatis. I Tim. 3. 1 5.

A. Nullus vero in hac provincia locus Rationi debetur?

B. Mirum est quos hic sibi nodos in scirpo secerint, qui (quod in omnibus sere controversiis usu venit) quà Affectuum prava intemperie, quà præcipitis Judicii caligine ad extrema proruunt. Itaque primò distinguendum arbitror de Ratione, quæ nimirum sumitur aut propriè & formaliter, pro ipsa Facultate, aut sigurate, & quo-ad materiam, i.e. pro rebus ipsis ratione recta definitis, sive Principia suerint, sive Conclusiones, exque vel practicæ, vel speculativæ.

A. Quid illinc efficiendum?

% &

)-

a,

10

21-

e-

d

li-

o

e-

on

15,

io

ur

B. Ratio priore sensu Regula esse non potest, ut neque posteriore, Judex.

A. Quidni priore Regula?

B. Quia Ratio est quæ ad Regulam accommodat, proinde non ipsam esse Regulam tutò concluditur, ut neque manum esse mensuram qua metitur.

A. An ergo Judicem fateris?

B. a Ita, modo subordinatum supremo scilicet in Scripturis pronuntianti Sancto Spiritui) & in hoc lapso rerum humanarum statu, fallibilem, imo circa Fidei Christianæ mysteria b omnino cæcutientem.

a I Cor. 12.15. & 11.13. b I Cor. 2.14.

A. Quid de Ratione recta altero illo sensu dicendum?

B. Eam B. Eam in divinis posse dici Regulam, sed cautelis hisce necessariò adhibendis:

1. Hoc sensu, ut nè sit regula in purè divinis, nisi facta priùs revelatione divina, nedum in profundis sidei Christianæ mysteriis, utpote quorum nullus inest ex natura facultati rationali habitus.

Mat. 16.7.

2. Ne sit regula primaria, quæ sola est Scriptura, sed ei a subordinata & secundaria, ita ut hæc in Divinis ad summam Scripturæ rationem sit exigenda, non ad eam Scriptura.

a Mat. 7. 12.

Denique 3. ita Regula, ut nihil ei (modo vera sit Ratio) Christianæ Religionis, quoad rem, contradicat, quod tamen quoad modum, & singularem rei dispositionem in sinu divino absondiram & facilè & longè prætervolet.

A. De Authoritate in præsentia satis; unde constat S. Scripturam esse normam Religionis per-

fectam ?

B. Id de se multis in locis testatur, nec potest illius testimonium vanitatis insimulari, si (quod utcunque evicimus) sit divinum. 2 Tim. 3, 16, 17.

A. Ad quanam se diffundit ista Script. perfectio?

B. Ad omnes a personas, b casus, & c tempora.

2 Joh. 5.39. Col. 3.16. b Pf. 119.96. 2 Tim. 3.17.

A. An itaque omnes possunt intelligere Scriptu-

B. Omnes, quantum ad corum a falutem sufficit, modo usum habeant rationis, & b intelligentiam à Spiritu Sancto, mediis (ut plurimum) ordinariis, illustratam.

2 70h. 20.31. b I Cor. 2.10. 1 70. 2. 27.

A. Unde constabit Script. S. ese perspicuam?

B. Ex æquitate Divina, a quæ neminem sinit in rebus tanti momenti obscuro & incerto duce uti, quin & ex compluribus ipsius Scrip, de se b testimoniis.

a Mic. 6.8. 1 Cor. 14.8. b Pf. 119.105. Prov. 8. 9.

A. At multæ sunt in Scripturis (earum quoque rerum quarum fides est necessaria ad salutem) pro-

funditates & mysteria.

d

5,

0-

m

S.

put

m

e-

1-

6-

de

ſi

n.

5

1-

1-

B. Sunt quidem, sed homini anaturali non b spirituali, nisi quoad modum, magnitudinem, a alias fortasse circumstantias, non quoad d rem ipsam, sive rerum credendarum substantiam; hac enim credentibus (quantum certe ad ipsorum salutem sufficit) per verbum & Spiritum satis retegitur.

1 1 Cor. 2.14. b v.10. & 15. c Ro. 11.33. d Ro. 4.18.

A. Quomodo dividitur Scriptura?

B. In eam quæ est Veteris, & quæ Novi Te-stamenti.

A. Quid de libris illis censendum est, qui vulgo

Apocryphi dicuntur?

B. Non sunt pro fidei regula amplexandi, quanquam illorum aliquot morum præcepta minime aspernanda contineant.

A. Cur

A. Cur autem à Canone (sive regula fidei) exterminantur?

B. 1. Quod nunquam pro servisois sint à Judæis agniti, quibus concredita sunt eloquia

Dei. Rom. 3. 2.

2. Quod linguâ Ecclesiæ Judaicæ ignota (Gtæca icil.) maximam partem conscripti sunt, idque cum nulla præter Judaicam esset in terris Ecclesia visibilis.

3. Ob nonnulla à veritate & Spiritu Dei aliena in istis traditæ. Cujusmodi sunt Tobiæ nonnulla. c. 5. & 6. Mendacium Authoris libri Sap. qui Solomonem se falso præsert, c. 19. 7,8. Verba Macchab. 1.2.c.15.38,39. à Spiritu Dei alienissima. Judithæ 9. v. 2, 4, 10. & non pauca id genus alia.

De libris tamen Sapientiæ & Ecclesiastici visum est subnectere sententiam J. Calvini, his verbis: Qui tamen utcunque aliquo loco nobis esse debent, si non ut Canonici, certè ut veteres, ut pii, ut mnstorum suffragiis recepti. Psychopannych.

inter opusc. edit. in fol. 1576, p. 542.

CAP.

#### manganh CVbial Kumon corporeis acro

#### De Natura Dei

A. Nde constat effe Deum?

A. B. Non modo ex Scripturis, verum etiam ex lumine rationis a naturali, ex omnium b gentium testimonio, atque adeo ipsis coperibus Divinis.

2 Ro. 1.20. b fer. 2.11. c Ro. 1. 19,20.

A. Quid eft Deus ?

2-

t à

via

ta

ır,

ris

)ei

niæ bri

8.

)ei

ıca

ici

his

eße

ni,

ch.

P.

B. Est a Spiritus b æternus, e incomprehensibilis, dimmutabilis, e per se independenter existens, f sibi soli sufficiens, g in secula benedictus.

a Fob. 4.24. b Pf. 90.2. c Fob. 37.19. & c. 26. 14. Rom. 11.33. d Ex. 3.14. Ja. 1.17. o If. 44.6. f Gen. 17.1. Ro. 11.35. Fob 22.2. & c. 35. 6,7,8. g Ro. 9.5.

A. Si Deus sit Spiritus, cur membra ei corporea, aures, oculos, &c. passim tribuit Scriptura?

B. Hoc facit non sensu proprio, sed analogico. idque intellectus humanis ad naturam divinam cæcutientis, sublevandi gratia. Nam quicquid istorum membrorum subsidio ritè operatur homo, id potest omne (mode & gradu infinities eminentiore) per suam essentiam simplicissimam operari Deus.

A. Si sit immutabilis, cur 1° ei tribuuntur affectus, five motiones humana? Cur 2º diferte, nec

uno in loco, pænituisse dicitur?

B. Ad horum urrumque quæsitum quod modo diximus de membris corporeis accommodari potest: ejusmodi scil. affectus Deo minime a convenire sensu proprio, & literali, sed figurato tantum & analogico.

1 Num. 23. 19.

A. Suomodo igitur.

B. Hoc modo; Deus non amat, aut odit, dolet, aut gauder, per ullam talem motionem, qualem in nobis quotidiè experimur homines, sed voluntas ejus (ceu essentia) simplicissima ratione essetti ad creaturam relati, has vel illas induit assectuum appellationes, quas arsportansiis efferti vulgo dicunt Theologi.

A. Nunquam ergo Deus mutat propositum suum?

B. a Nunquam, nam hoc aut impotentiam, aut inscitiam argueret, quorum utrumvis Deo adscribere summæ esset blasphemiæ.

a Num. 23. 19. 15.46. 10.

A. At pænas comminatas non infligere (ut in casu Ninevitarum) mutationem aliquam voluntatis

fapit.

B. In Deo nullam, quia comminationes ista funt tantum conditionales, quæ mutato in melius peccatore, non ponunt pænam, idque secundum voluntatem Dei immutabilem. Jer. 18. 7, 8, 9, 10.

A. Da alios characteres (ceu proprietates) di-

vinæ naturæ in S. Script. traditos.

B. Ex istis sunt Immensitas, (ceu 2 Omnipra-

sentias) b Sanctitas, c Bonitas, d Justitia infinita, c Omniscientia, f Omnipotentia.

a fer. 23, 24. Pf. 139.7,8,9.16. b 16.6.3. & 2. 37.15. c 57.15. c Ex. 34.6. d Pf. 97.2. 9 Pf. 139.2. 3,44 Heb. 4. 13. f Gen. 18.14. Mar. 14.36.

A. Cum Immensitate Dei quomodo concilianda sunt ista Scriptura, qua Deum de a loco in locum migrare statuunt, eaque qua sedem ei propriam tribuunt in calis?

Gen. 11.5. Pf. 2. 4. strateles a with a holds

B. Non potest verè mutare locum, qui omnem replet, Jer. 23. 24. sed sito omnia vel disponom donav intelligenda. Dicitur autem esse in
cœlo, non definitivè, quasi alibi eodem tempore
non esset, sed manifestativè, idque non simpliciter, sed tantum quoad eminentiam, quod inde
scil. ibique majestatis & gloriæ sui radii a potissimum eniteanti

· 1f. 66. 1. Pf. 19. 1. &c.

A. Si Deus Sanctus sit de Bonus, cur peccatum, & mala tot inde consequentia in mundo passim graf-

[ari finit ?

lod

m-Deo

fed

fit,

m,

es,

ma in-

Jus

2 20

m,

eo

in

atis

ffæ

nefe-

18.

ræ-

a.)

B. Peccati mala consequentia non permittit modo, sed infligit, impiis bex justitia, piis cex disciplina & charitate paterna. Peccatum permittit (hoc est, non impedit) ut sapiens mundi gubernator, non permittit impune, ut justissimus mundi Judex.

Am. 3.6. b 2 Thef. 1.6. Fer. 11.20. c Prov. 3.11,

12. Heb. 12. a 5. ad 12.

A. Qui potest summa Justitia cum summa Mi-

Sericordia conciliari

B. Si quæritur de habitibus (itaenim humano more loquendum est, cum in Deo propriè sunt nulli) utraque cum altera optime consentit, & quali coincidit in una Dei simplicissima estentia, caque perfectiffima.

A. Quero potius de actibus.

B. Neque sic vel minimum repugnant, siad objetta diversa referantur, v.g. actus summæ justitiæ (vindicantem hic intelligimus) erga Christum mediatorem, conjunctus est cum actu sum. mæ misericordiæ erga hominem peccatorem, 16.53.4.5.

A. Num Deus certissime cognoscit futura can-

tingentia?

B. Omnino; quod innumera docent in Scripturis exempla: qualia funt ifta. Exed. 3.

19. Deut. 31. 20, 21, 22.

A. Sed quidni dicatur Omniscius, etsi non omma cognoscat, qui dicitur Omnipotens, etsi non omma faciat ?

B. Discrimen in aperto est,

1. Quia posse non est facere, & dicitur Deus. Omnipotens, non Omnifaciens s' at aliquid non scire, & omnia scire, palam & alta voce contradicunt.

2. Quia feire est actus intellectus Divini purè naturalis, qui non restringitur voluntate, facere est actus voluntatis, qui sequitur Intellectum

lectum (non ifpeculativum fed ) practicum.

Pf. 135. 6. imanguat manifel mass stall

Au Sed quomodo erunt contingentia terto pra-

Cita, que non sunt certe futura?

2-

0

10

8

1-

12

d

-

.

11

1

modo, futurum se aquanquam id minime necessario antecedenter ex parte cause secundo
(unin actibus pure voluntariis) necessitate tae
men infallibilitatis ex parte Deis cujus ionniscientia clam esse nil potest.

A. Quodnam est objectum potentia Divina

B. Quicquid a vult faceres & quodeneque contradictionem implicat, mec infinite ejus perfectioni adversation in including in perfectioni adversation in including in perfectioni adversationi adversation

\* Pf. 135.6. 4 Tit. 1. 2. Hebri6.18. alle de surie

A. Ea verò proprietatum in Deo congerless nonne compositionem indicat, & consequenter illius

simplicitati derogat?

B. Nequaquam, sunt enim ista proprietates neque ab essentia Divina, neque à se invicem realiter disjuncta: unde nec ullam inserunt compositionem, nisi unius rationis, que natura simplici minime repugnat.

### CAP. III.

De tribus in effentia Divina Personis.

A. E Stue unus tantum Deus ?

B. Plane; quod & Scriptura passim clamat.

clamat, & ratio naturalis evincit, quippe cui plura actu infinita repugnant.

B. Verum asserente Apostolo Die Sunt multi,

I Cor. 3. 5.

B. Sed nobis, ibidem inquit, est unus tantum Deus; proinde intelligendus est de dis Ethnicorum putatitiis, vel de Vicariis illis & metaphoricis, a quales sunt Magistratus & Principes terreni.

· Exod. 22.28.

A. At in ista summa Unitate nonne continetur

Trinitas Personarum?

B. Id quidem firmiter credendum est, eum Scrip toties diserté inculcet, & Ecclesia Christiana ab ipsis jam inde Evangelii incunabulis ad hæc usque tempora agnoverit.

A. Quibus internoscuntur nominibus tres illæ

Personæ?

B. Patris, & Filis & Spiritus Sancti.

A. Ast ubi vel Trinitatis vel Personarum in

Scripturis mentio ? ... Son son son son siba

B. Trinitatis (secundum versionem Anglicanam) expressa habetur i Joh. 5.7. Quod si quis de ista versione litem moverit, non est magnopere laborandum.

A. Quidni?

B. Urpote cum gloriofissimæ illius Triadis a personæ singulæ conjunctim, & æquali honore præditæ legantur, singularum Destatisseor-sim à reliquis testimonia sat musta perhibeant aliæ Scripturæ.

2 Mat.

Mat. 28. 19. 2 Cor. 13. 14.

A. De Personæ vocabulo quid censes?

B. Id quoque reperitur Heb. 1.3. Ecclesiæ Anglicanæ aliorumq; doctissimorum Interpretum suffragio communitum: ejusq; in hoc negotio usus ab Ecclesia Catholica comprobatur.

A. Quid verò siquis hic etiam contentiosus esse

velit?

ni

i,

n

-

8

er

n

is

æ

73

fi.

f

t

B. De reipsa convinci poterit (nisi contradicendi studio, ut sit, abreptus) ex locutionibus illis Scripturalibus, quæ nisi personis accommodari nequeunt.

A. Cedò illarum aliquot.

B. Suffecerit unica de Spiritu Sancto, cum & eadem erit reliquarum ratio, ejusque personalizatem potissimum oppugnent Trinitatis adversarii. Is, etsi nomen ei Græcum sit alterius generis, cum masculino tamen pronomine conjunctus legitur, quod, nisi persona esset, solæco laboraret; animo m menua, Joh. 16.13. Adde quod dicitur a docere, b dona dare, velle, &c. quæ unius personæ sunt.

a ibid. b 1 Cor. 12.

A. Unde constat Christum non esse nudum Ho-

B. Quoniam si talis esset, sequeretur eum tunc primum extitisse, cum ex Virgine Maria nasceretur: at ex Scripturarum perplurium clarissima luce evincitur contrarium. Joh. 1. 2, 3. Joh. 8. 58. Gal. 4. 4. Phil. 2. 7. 86.

A. Qui

Qui verò constabit eum esse verum, & æternum Deum ?

B. Ex nomine, proprietatibus, & operibus Divinis.

A. Incipias à nomine.

B. I. Nomen ei incommunicabile Jehovæ tribuitur, ut Joh. 14. 41. collat. cum If. 6. 3.

1 Cor. 10. 9. collat. cum Num. 21. 6.

2. Dicitur Deus benedictus in Tecula, Rom.9. 5. Dominus & Deus à Sancto Thoma agnitus. Joh. 20. 28. Verus Deus à Sancto Johanne, I Joh. 5. 20. Æqualis Deo, Phil. 2. 6. Magnus ille Deus, Tit. 2. 13.

A. Perge ad ejus proprietates Divinas.

B. I. Eft æternus, primus, & ultimus, Apoc. 1. 17. collat. cum If. 44. 6. Joh. 8. 38.

2. Est omniscius , Joh. 21. 17. Apoc. 2. 23.

collat. cum fer. 17, 9, 10.

3. Est omnipotens, quod testantur miracula varia, sua solius virtute edita, ut Mat. 8. 3. 16. & alibi in Evangelio passim.

4. Est adorandus, Heb. 1. 6. collat cum

Apoc. 19. 10.

A. Superest ut opera quoque ejus Divina in medium proferantur.

B. I. Eft Creator omnium . Heb. 3. 3. 4. Joh. 14. 3. Day ve man offinise

2. Eft conservator omnium, Heb. 1.3. collat. cum Pf. 36. 6.

3. Divina edidit miracula dam in terris ageret, ret, ut supra, vid. Joh. 15.24. inter quæ præcipuum erat resuscitatio sui ipsius à mortuis,
Joh. 2.19,21. & c. 10.18.

4. Confert vitam æternam, Joh. 10. 28. col-

lat cum 30.

IS

e

,

,

S

A. Unde liquet Spiritum Sanctum verum esse Deum?

B. I. Ita diferte appellatur, I Cor. 3. 16.

Att. 5. 3.4.

2. Insignitur proprietatibus divinis, ater-

a Heb. 9. 14. b Pf. 139.7. ° 1 Cor. 2. 10.

3. Facit opera divina, qualia sunt a collatio donorum coelestium pro suo ipsius beneplacito, b effectio miraculorum, & alia hujusmodi.

3 I Cor. 12.4. 11. b Mat. 12. 28.

A. Quod si Spiritus Sanctus sit Deus, quomodo dicuntur sideles impleri spiritu, vt Stephanus, Act. 6?

B. Istæ locutiones sunt Metonymicæ, quibus non persona, sed dona Spiritûs gratuita notantur.

D

v me bases and each a me tibe

CAP.

# ret, ur supra, vid. Job. i 5. 24. incer qua pracipuum erar ref. Maris AnDipsius à morruis,

### De Providentia Divina, Is

A. Quid est Providentia Dei?

Bi Est qua res omnes creatus potentia sua sustentat, b sapientia moderatur ac regir. Hib. 103. Ast. 1728. B Ephil. 11.

c. Confert vir. in externams fob. 10. 28. col-

A. An verò res etiam minima intra higus Pro-

videntia ambitum versantur ?

B. Sic est, attestante tum Scriptura, tum ratione. Mat. 10. 29, 30. Consulantur miracula Agyptiaca in lib. Exod. & Job. 38. & Pfal. 147. & C.

A. Sed quenam hoc fuadet ratto?

B. Si de minimis istis à Deo conservandis quæritur, ratio haud obscura est à majori, quoniam sch. ab influxu divino creaturæ præstantissimæ dependent, (quod extra controversiam
est) a nedum vilissimæ.

2 Mat. 6. 26. 30.

A. Cur verò res tantulæ statuuntur objectum moderaminis divini?

B. Silicet alias frustra condiderat. Prov. 16.4.

A. In quibus autem creaturis pracipue elucet Prrovidentia Dei?

B. In Angelis & Hominibus, bonis & malis.

A. In bonis quomodo Hominibus?

B. Quod illos in benevolentiæ a paternæ finu complectitur, & per b varias tandem vitæ præsentis ærumnas & discrimina ad æternæ sæ

2 Fer. 31.20. Mat. 7.11. b Act. 14,22. ....

20 A. Qui in malis? word war munich at

101

1

B. Quod illorum malitiam (sibi a lutime ante secula perspectam) 1. Etsi possit, minime tamen impediat. 2. (Ex se indeterminabilem) b certis pro suo solius arbitrio simissius everceat. 3. Quod in e piorum bonum, & dnominis sui gloriam mirisce (quasi reluctantem) trahit. Et 4. horrendis demum Genennæ cruciatibus (iisque æternis) in peccatorem animadvertit.

28. Gen. 50. 20. d Pfal. 76. 10. Exid. 14, 17.

- A. Quod si Deus permittit impiorum grassari malitiam, cur dicitur Deus nolens iniquitatem? Psal. 5.
- B. Si teneretur impedire, utrumque equidem de eo dici non possit: vult itaque voluntate rantum a permittente, quoad actus alicujus aut habitus malitiam, non vult voluntate aut imperante aut efficiente; imò odit prohibet, punit, & (ex parte) semper coercet.

Pfal. 50. 21. All. 13. 18.

A. At cum dicitur indurare corda, annon binc

Sequetur Deum esse Authorem peccati?

B. Absit; nam ex mollibus adura non efficit, sed gratiam bindebitam & nihili habitam subtrahendo, durescere, idque magis ma-

D 2 gisque

gilque justissimus finit Judex.

<sup>2</sup> Ex. 3. 19. 7. 23. 8. 15,32. b Rom. 11.35. c Pf. 81. 11,12. If. 5. 6.

A. An demum cum Providentia divina libertas

Stabit humana?

B. Admodum; quod communis tam bono.
rum, quam malorum indicat experientia: u.
trique enim. a hi malè, illi b bene, ex animi proposito & libera volunt atis electione agunt.

2 Prov. 1.30,31. If. 66.3. b Pf. 119. 30.

A. Nullam ergo inducit necessitatem providentia?

B. Quæ libertatem adimar, nullam: i e.

1. neque coastionis, neque 2. absolutam, (qualis est agentium pure naturalium) sed necessitatem infallibilitatis & mere hypotheticam, (a respectu nimirum habito ad Deum infallibilem) inferre palam est; neque hæc b ullatenus cum libertate creaturæ pugnat.

Num. 23.8, 19. Mat. 24.6. b Act. 4. 28. collar.

cum Att. 3.14.

Aut hic (quod suspicor) aut nullibi Calvinismum istum (qui nunc dicitur) habemus invisibilem, Gygis scilicet annulo donatum, qui à nonnullis, ut audio, nobis objectur: quos & caus nostra piget refellere, ne tempus in re clarissima inutiliter, & sine causa teram; & illorum quoque pudet, ne tantum non Atheisminos coarguat.

## He CAP. V. ulnel or mulud

R. Nibil minus: nunquam

De Creatione primi Hominis; & fædere primo cum eodem fancito.

as

2

\$

n

u

# A. U Nde constat Adamum fuisse primum ho-

B. Ex historia luculenta Creationis, Gen. 1. collata cum Gen. 2. 19. &c. necnon ex Luc 3. 38. ubi ideireo dicitur filius Dei, utpote alium (sicut reliqui) non habens patrem.

A. Ecquo autem S. Scriptura loco ad fucum sibi oblinendum abutitur Pra-Adamitarum Sommum?

B. Id quidem minime dubitandum, cum neque mendaciorum Patri suum desuisse Scriptum est agnoscimus. Nititur autem hoc stive delirii, sive profanissimi in sacris Lusus & petulantiæ) verbis istis Apostoli, Rom. 5. 12. ubi dicitur peccatum suisse in mundo us que ad legem, non autem imputatum ubi nulla est lex.

A. Quid hinc que so eliciunt Boni viri ?

B. Per legem scilicer intelligunt positivam illam Adamo datam de non comedendo frustu Arboris, & cum dicitur usque ad legem durasse peccatum, colligunt ante legem istam, & confequenter ante ipsum Adamum extitisse Homines peccatores.

A. Bella ratiocinatio! an ergo S. Paulus eo

loci de lege agit positiva Adamo lata?

B. Nihil

B. Nihil minus: nunquam ille Legis vocabulum eo sensu usurpasse legitur, sed ibi legem intelligit ministerio a Mosaico Judæis promulgatam: Hanc autem, quò omnes tam ante legem quam sub lege peccati reos coarguat, peccato natu minorem pronuntiat.

a vid. Rom. 5. 20. collat. cum 9. 46. 3. 17 19

A. Quid autem sibi volunt per peccatum non

imputatum?

floria luculento Cro B. Peccatum quod ipfi vocant materiale, & quale est cupiditas naturalis in brutis quoque Animantibus, non verò formale, i.e. peccatum fine culpa, ut ridicule putidéque philosophantut.

A. Cur dicitur home conditus ad imaginem

Dei? aufamidels Sonaira mobilep B. 1. Non ratione partis corporez, cum Deus fit Spiritus: at 2. quoad dotes & virtutes animæ, quà morales, quà intellectuales, imo totius animæ fanctitatem, quam ei latgitus est Deus. Epb. 4. 24.

A. Verum fic & conditi funt Angeli?

B. Sane; proinde quod in ista imagine divina peculiare videtur hominis est dontinium in reliquas creaturas sublunares vicarium, Gen. 1. 26. collat. cum Gen. 2. 20. 21

A. Num tenebatur Deus Adamum in ifto statu primavo perseverantem mercede aut pramio donare ?

B. Nullatenus; quia Der ad creaturam nulla potest ese obligatio, nisi voluntaria.

A. An

6

b

i

A. An ergo tali posità perseverantia ullam habuit Adamie spem pramii.

B. Omnino; sed ex solo sædere, quod lu-

bens cum eo pepigit misericors Deus.

A. Unde vero constiterit ullum tale fædus Deo intercessisse cum Adamo?

B. Nimirum dictat ratio adfuisse omnia ad

fædus simpliciter requisita.

A. Dic ifta.

ca-

em

ul\_

le-

C-

on

&

ie

ne

m

n

B. Mutuum intelligo consensum, & stipulationem utriusque partis.

A. De Deo satis liquet : sed de Adamo, qua

efficis ratione? an & ipfe asensum præbuit?

B. Assensus quidem disertis verbis habetur nullus, at talem aliquem suisse optima ratione nititur.

A. Cedò istam.

B. Si enim ex parte Adami deficeret hæc stipulatio, sequeretur aut conditionem ab eo præstandam (viz. obedientiam) aut præmium à Deo promissum ei minus placuisse, quorum utrumque cum supposita ejus integritate (tum intellectus, tum voluntatis) omnino pugnat.

A. Quid ab homine præstandum exigebat illud

fædus?

B. Perfectam utique numeris omnibus & personalem voluntati Divinæ præstandam obedientiam, Gal. 3. 10. unde & sædus operum usitatò dicitur.

A. Qnæ

A. Quæ merces promissa obsequenti?

B. Fœlix & læta immortalitas, ceu vita æ-terna. Gal. 3.12.

Quæ pæna peccanti denunciata?

B. Mors, Gen. 2. qua omne genus miferiæ (etiam bæterna) continetur, quæque confequenter ante peccatum nullo sensu erat naturalis aut necessaria.

a Pf. 44. 22. 1 Cor. 15.31. b Ezek. 18. 20, 21,

i.e. quidem, differ is verb
 i.e.n alliquein finile confi

entiam, Cal 3 to and a toods o cum

23. &c. c Rom. 5. 12.

CAP.

### CAP. VI.

My . more derived ipf

De Peccato, sive Lapfu Hominis, de miseriis

A. Qui potuit Homo, cum esset conditus ad imaginem Dei, desciscere à Deo ?

B. Ex pravo 4 Liberi Arbitrii usu, quod & lapsus b Angelorum causa.

posuit Deus & mont suprins anton a sulling

B. Omnino nullam; qui & gratiam illi qua peccatum repelleret sufficientem impertivitionec datam nisi à peccante revocavit. Eccl. 7. 29.

A. At potuit Adamum Deus, quo minus pecca-

B. Nihil verius; sed neque ad hoc undecunque e tenebatur, neque sie infinitæ suæ sapientiæ visum est, quod eventus docet.

a Mat. 20. 15.

i.

A. Dic mala istius peccati primi consequentia.

B. Ea in duplici discrimine reperiuntur: sunt enim alia temporanea, in hoc præsente sæculo; aterna alia, in futuro.

A. Da primi generis.

B. Illa rurfus aut corporis funt, aut animi.

A. Quanam ea sunt corporn mala?

B. Caduca ejusdem temperies, morbi, ærnm-

næ variæ, mors demum ipfa.

A. An itaque à morbis & morte immunis exti-

tisset homo, si non peccasset?

B. Protsus; ex gratia tamen divina, magis quam ex conditione corporis, etsi præstantissima. Rom. 5. 12.

A Quanam funt animi mala pectatum fecutal

B. Ea multo triftiora, per omnes ilius facultates diffeminitas a error feilicet in judicio, b pravitas in appetitu & cassectibus, lubricitas (ad bonum) a memoria, e vitiosa conscientia remperies e justemque ex admisso peccato feruciatus, g totius denique hominis ad peccarum pronitas inhisque compibus adjuncta assistatio Diaboto, & ira Dei.

For. 2. 14. Eph. 5. 8. b Joh. 1. 13. Rom. 7.19. Rom. 1. 25. ad finom. d Deut. 32. 18. Eph. 4.19. Jer. 2. 35. f Gen. 3. 8. 10. Gr. 4. 13,14. Mat. 27.4, 5. g Ephes 4.19. 4 Eph. 2.2, 3.

catorem Liberi Arbitett ufum?

B. Non circa res civiles, aut vitæ quotidianæ negotia, testante experientia; quanquam in his quoque multum abest ab ista perspicacitate memis & affectuum restitudine; quæ ad plenum libertatis usum requiruntur. Cum enim Liberum (utpote voluntarium) sit in Agente singulas Actionis circumstantias sciente quo minor est Scientia, eo minor Libertas.

A. In rebus pure spiritualibus quid potest?

B. Non est negandum Hominem libete facere, quod secundum voluntarem facit, sive bonum sive malum: sed antequam regenitus sit in hominem spiritualem, neque b sapit, neq; se facit, quod gratum est Deo.

2 Pro. 1. 29. 30. 11. 66. 4. b Ro. 8. 7.4 c Heb. 11.6.

A. Die mala ista, que vocas eterna, in seculo futuro.

B. Ea quidem pro magnitudine satis exprimi non possunt: sed in genere ad binas poenæ classes revocantur, damni scilicet & sensus.

A. Utriufque naturam explica.

B. Pana damni est aterna peccatoris è sede & gaudiis Peatorum exclusio: Pana sensus est horribilis ille tum corporis tum anima in Gehenna cruciatus cum Diabolo & Angelis ejus. Mat. 25. 41.2 Thes. 1. 8, 9.

A. Cur verò tam levi (in speciem) peccato tam

gravis incubuit pana?

gis

12.

A

a-

0,

as

æ

of

ta

92

1,

e

B. Ob læsam eo majestatem infinitam. Quia etsi ad aspectum non satis intuenti (quoad materiam) levius videatur, erat tamen reapse (perpensis circumstantiis) flagitiosissimum, imo peccatorum serè omnium infausta potius congeries, & Epitome, quam simplex peccatum.

A. Heccine ad primos tantum parentes manavit peccati lues, an verò ad omnes illorum posteros

derivata graffatur?

B. Imò, cum ob communem culpæ a focietatem virtualem, tum ob contagium b perfonale E 2 nemo nemo hominum eadem calamitate implicitus non tenetur, Christo sur sporte duntaxat excepto, quique per Christum æterna morte liberantur.

Rom. 5. 12, 15. 6c. b fob. 14. 4. Job. 3.6.

A. Vnde posteris oritur ista culpa societas cum

Parente wegrondes ?

B. Ex Adami conditione singulorum repræsentativa, quippe qui non privatam modo sui ipsius, sed communem, & universi generis humani implicatoriam personam sustinuir.

A. Qui verò hoc perspicuum fiet?

B. Ex comparatione Adami cum Christo parallelâ, instituta ab Apost. Rom. 5.

A. Quid ex ista comparatione efficitur?

B. Utrumque scilicet caput & radicem suisse generi humano, alterum mortis, vitæ alterum; a per Adamum imputatum ab eo genitis peccatum, per Christum ab eo regenitis justiciam. Hine ille primus homo, hic secundus dicitur, ac si nemo intervenisset alius; quin & alter e Adamus illopse illo nomine Arappissum appellatur.

a Rom. 5. 19. b I Cor. 15. 47. c I Cor. 15. 45.

A. Vnde demum contagio ista peccati personalis

omnes & siugulos Adami posteros pervasit?

B. Ex traduce, sive per a generationem naturalem; sicut ex pomi sylvestris amputato surculo simile generatur. Sed de modo subi satis constat de re) veritatis & modestix cultorem lites movere & serere non decet.

<sup>.</sup> Fob. 3. 6. Pf. 51.5.

A. At istis reclamare videtur lex divina, qua docet, animam quæ peccat ipsam (non aliam scilicet) morituram. & quod Filius non portabit

iniquitatem Patris, Ezek. 18. 20.

pugnantia, utpore quæ intelligenda est de parentibus proximioribus & privatis, non de primo illo & communi omnium parente, consequenter de peccatis purè personalibus, non autem naturalibus, quod ex totius capitis serie & sermone constat.

A. Habesne quod huic responso adjiciendum

velis?

us

Po

m

ıi

0

B. Ita; quod nimirum labes ista originalis, quæ omnibus imputatur, omnibus quoque (per generationem scilicet traducta) inhæret, unde non est aliena modo, sed, quoad speciem, sua cuique personalis & propria, quod ex antedictis abundè constiterit.

A. De peccato originali satis: nonne altera est

species peccati?

B. Est, nimirum actuale, quod est legis divinæ vel minima transgressio actualis.

A. Quotuplex est?

B. Duplex, vel omissionis, vel commissionis; utrumque rursus cogitatis dicti, facti; quamquam hæc tria peccatum commissionis, magis propriè (quia magis usitatò) sonant.

A. Cum peccatorum paritas formalis sit (extra Stoam) ab omnibus merito a explosa, utrum ta-

men ad eam ulla parvitatem subsidunt, ut sua veniam natura mereantur?

a vid. 1 Fob. 5. 16, 17.

B. Quanquam ex eventu (per misericordiam scilicet Divinam) peccata etiam a gravissima sint venalia, i. e. veniam consequuntur; tamen vel levissimi cujusque illud est ingenium, ut mereatur o mortem.

a I Tim. 1. 13. b Rom. 6. 23.

A. Qu'à autem ratione obtinebis peccatum nul-

lum sua esse natura veniale?

B. 1. Quia vel minimum est a transgressio Legis, ejusque divinæ, & consequenter infinitæ majestatis Legislatori sacta injuria; unde mereri nil poterit nisi debitam transgressioni Pæ.

nam. a 1 Joh. 3. 4.

2. Cùm veniæ collatio sit actus liberæ misericordiæ, absurdè dicitur peccatum mereri ve.
niam, quæ hoc pacto non esset venia, sed debitum, nec Misericordiæ opus, sed Justitiæ, neg;
demum peccatum tam esset peccatum, quàm
res meritoria.

CAP.

### CAP. VII.

De novo Fædere, & Hominis Redemptione ceu liberatione per Christum parta.

A. STatum Hominis miserrimum ex peccato ortum dixistis nulla verò in meliorem transeundi spes est?

B. Imò plurima, virtute Novi (ceu Gratiæ) foederis à Deo cum Homine peccatore initi.

A. Quid est istud fædus novum?

B. Est quo Homini lapso, modo a resipiscenti, & in Christum Mediatorem verè b credenti, peccatorum comnium venia, & d salus æterna, ob cunius Christi merita gratiosè promittitur.

a Mor. 1. 15. b Mar. 16. 16. c Dan. 9. 24. Heb. 8.10,12. d Joh. 3.16. c Isa. 53.4, 5,6. Rom. 3.24, 25. f Eph. 2.8.

A. Quando autem initum est fædus Gratiæ?

B. Statim à lapsu, ante prolatam scilicer contra Peccatores Legis sententiam, Gen. 3.15.

A. Da veteris illius ante lapsum & novi hujusce

Fæderis discrimina.

i-

n

lt

B. Præcipua hæc sunt: 1. In Vetere exigebatur personalis a eaque persedissima quoad partes & gradus præstanda toti legi obedientia, sub pæna mortis, & in b propria similiter peccantis persona; in Novo sufficit obedientiæ quoad partes omnes c sinceritas, & pænæ delinquenti debitæ per d'mediatorem vica-

<sup>2</sup> Gal. 3. 10. Dent. 6. 5. <sup>b</sup> Gen. 2.17. c fob. 1. 1. Luc. 1. 6. d 15. 53. 5. Gal. 3. 13.

A. Cedo alterum discrimen.

B. In Novo Fœdere Deus ipse a operatur ex beneplacito suo in servandis & facere & welle, conditiones ad salutem requisitas, quod in Veteriante lapsum sœdere ex usu Liberi Arbitrii humani magis pendebat.

a Phil. 2. 13. Ezek. 36. 26, 27. for. 32. 40.

A. Nonne potuit Deus pro infinita sua misericordia sine interventu mediatoris & solutione De-

biti peccatorem (ervare?

B. Potest Deus quicquid vult, imo, & quæ non vult, sed hoc eum noluisse palam est: unde insuper summæ non minus justitiæ quam misericordiæ luculentissima edidir argumenta.

A. Qui sic?

B. Quoniam & totum (hoc pacto) debitum peccatori remisit, & totum à mediatore Christo accepit. Rom. 3. 24, 25.

A. An ergo Christus verè satisfecit pro peccatis

fidelium?

B. Prorsus; quod ubique clamat Scriptura; unde dicitur a propitiatio, b augor, c drisargor, pro peccatis nostris, nec tantum bono nostro, sed d vice nostra perpessus.

a 1 Joh. 2.2. b Mat. 20. 28. c 1 Pet. 3.18. 6

cap. 2.24. d Heb. 9. 28. 16. 53. 6c.

A: At

2

A. At hot videtur à justitia remotum, ut alienæ quis insons culpæ debitam luat pænam?

B. Esset quidem, nist hoc ultro & nemine ullatenus cogente in se susciperet, idque in Dei gloriam, b quod fecir Christus.

2 Heb. 10.5. ad 10. Job. 6.51. 2 Cor. 8.9. b Job. 17.4.

A. Sed quomodo Christus panam peccatori debitam persolvit, cum ea fuit mors aterna?

B. Eandem formaliter poenam minime fustinuit, sed aquivalenter eandem, imò & majocem; idque ob dignitatem persona a seuspeas, cujus patri merito erat charior vita quam universi generis humani, plurisque satissactio tot & tantis angoribus illius præstita, (quamvis duratione remporanea) quam totius mundi æternaieffer futura, molyadba a samanao niron

2 Att. 20.28. 1 Job. 3. 16. 1 and 11 and b 30 and 11

A. Nunquid ergo per unum Christum falutis 4.8.12. 4 Km

porta peccatoribus aperitur?

T.

Ir

હ

d

B. Ita res est s diserte id testante Scriptura, Job. 14. 6. Ad. 4. 12. & suffragante ratione: nam fi alius quispiam ad salutem adițus pateret, (putà per cæcos natura ductus, aut ex intuendo, haud satis in hunc finem polito, creaturarum (peculo) nulla potest assignari causa cur in Hominum salutem descenderet è coelo Filius Dei ad Crucem in Terris. vid. Ecclef. Angl. Art. 10.

# CAP. VIII. De officio Christi Mediatorio.

# A. Qualem oportet esse Mediatorem inter De-

B. 1. Ab omni vel minima peccati labecula immunem. Nam frustrà pro peccatore medium se Justitiæ Divinæ objiceret peccator. Heb.

7. 26, 27.

- qua scilicet læso numini satisfaciat, magisque Hominem peccatorem affectu sympathetico complectatur Homo; Divina, qua satisfactionem atque adeo quicquid est muneris Mediatorii cumulate b adimpleat, eique vim omnem, & d meritum affundat.
- 4.8.12. d Rom. 8. 32,33,34.

A. Quotuplex est Christi munus Mediatorium?

B. Triplex; a Regium, b Sacerdotale, c Pro-

3. 22. Mat. 21. 5. b Heb. 6. 20. & alibi passim. . Act

A. Quæ partes sunt Regii muneris?

- B. Populo suo e leges dare, b piis tutelam, e privilegia, d præmia largiri, & merita impios prosequi e vindicta.
- a Is. 33. 22. Mat. 28.20. b Joh. 10. 11,28. c 1 Pet. 2.9. Apoc. 1.6. d Apoc. 22.12. c Luc. 19.27.

  A. Qua

A. Quanam ad munus Sacerdotale pertinent?

B. In genere duo; 1. a feipsum semel pro peccaris offerre victimam Justitiæ Divinæ ex asse satisfactoriam. 2. Pro peccatoribus in eum credentibus jugiter apud Patrem binter. cedere.

2 Heb. 9. 28. b Heb. 7. 25.

A. Quid ergo statuendum est de Sacrificio, quod vocant Missa, peccatorum (saltem quoad panam

temporalem) expiatorio ?

De-

cu-

li-

eb.

æ,

ue

co

).

1-

1-

B. Blasphemum id esse figmentum Hominum Scripturas non intelligentium. Hæ siquidem nullum tale nobis commendant sacrificium præter sanguinem Christi, qui a solus aboluit peccata. Interim b facrificia Christiana (fensu figurato) agnoscimus, spiritualia scilicet, Euristica, & magni cillius facrificii commemorativa, d quale est Coena Domini.

1 Fob. 1. 7. Fob. 1. 29. b Pf. 51. 17. Heb. 13. 16.

c Hof. 14. 2. d I Cor. 11. 24,25,26.

A. Nonne & Sancti in Calis funt Mediatores

intercessionis?

B. Nequaquam; quia a unus sufficet nobis mediator & intercessor Christus, nec ullo vel præcepto, vel exemplo, vel promisso in Scripturis proposito ad alios relegamur.

a Heb. 7.25. 1 7im. 2.5.

A. At Sancti in Terris intercedunt pro fratribus fuis.

B. Sane; hoc enim a Lex (Divina) charitatis F 2 popostulat; at vel in genere tantum (quod & Sanctos in cœlis sacere piè credibile est) aut si prohominibus (corumque conditionibus) singularibus, intelligendi duntaxat sunt ii, quorum necessitates sibi perspectas habent: Ea verò singularium aliquot cognitio cum Sanctis vita functis bordinario non competat, ut olim in Terra degentibus (imò neque e nisi ex revelatione divinà competere possir,) inde sit quod Horum preces slagitamus, Illorum ambiendas neutiquam censemus.

2 Eph. 6.19. Fac. 5. 16. b If. 63.16. c Luc. 15.7.

A. In quo munus suum exercet Christus Pro-

pheticum &

B. Non tantum a multa prædicendo, quæ aut post evenerunt, aut certo creduntur eventura; verum etiam b docendo populum suum, eosque in omnem veritatem ducendo ad salutem necessariam.

<sup>2</sup> Mat. 24. 2. & cap. 21. 43. Joh. 16. 33. Mat. 25. a v. 31. ad fin. b Joh. 15.15.

A. Quomedo autem id facit?

B. Intus Spiritu, ut causa principali; extra, Verbo, ut instrumentali. Is. 29. 21. i

## ilodeid i supoup uni transus boup musicoft

#### De Fide.

A. Quotuplex in S. script. Fides legitur?

B. Non uno gaudet fignificatu; nam interdum capitut objective, pro ipla Fidei Doctrina, at sæpiris subjective, prout est in iplo Credente. Act. 6. 7. Ro 10. 8.

A. Sensu autem posteriore quotuplex?

B. Quadruplicem meminit Scriptura: Fidem scil. a Miraculorum, b Historicam, c Temporaneam, & d Justificam.

2 Mat. 17.20. 1 Cor. 13.2. b Fac. 2. 19. c Mat. 13. 20,21. Heb. 6. 4,5. d Rom. 3.28.

A. Quomodo distinguuntur tres ista Fidei species priores à Justifica?

B. Non gradu tantum, sed ipsa quoque essentia.

A. unde hoc evincitur ?

nro

a-

e-

is

â

n

B. Hinc potissimum, quod diversa habent tum principia, tum subjecta. Nam principium sidei Justissicæ est gratia Dei specialis; ad reliquas sussici generalior, & viribus naturæ magis accommodata.

2 Eph. 2.8. Gal. 5.22. 1 Joh. 20.27. & cap. 3.9.

A. Die subjecta itidem diversa.

B. Fidei Justificæ est homo electus ad vitam, & anatus ex Deo; reliquarum possunt esse b filii perditionis, c Hypocritæ, (imò sidem Hi-

Hi\_

storicam quod attinet) ipsi quoque d Diaboli.

<sup>2</sup> Tit. 1.1. Joh. 1.12,13. h Joh. 17.12. collat. cum Mat. 10.4, 8. c Att. 8.13. collat. cum v. 18. ad v. 24. 2 Tim. 4. 10. d Jac. 2.19.

A. Quid est fides Justifica?

B. Habitus animæ humanæ, a divinitus, & gratis infusus, quo homo peccator Ghristum Redemptorem, quoad omnia b ejus munera, c animitus d agnoscit, eumq; c unum s ad vitam amplectitur.

2 Eph. 2.28. b If. 33.22. c Rom. 10.9, 10. d Mat. 16. 15, 16. e Joh. 6. 68. f Joh. 3. 16. g Joh. 3. 12. Cant. 3. 4.

A. Quænam est nota Fidei Justificantis certifsima? (gat.

B. Quod a purificet cor, & b per charitatem a. Act. 15. 9. b Gal. 5. 6.

A. Possuntne Infantes habere fidem?

B. Possunt in actu primo ceu radice, non in actu secundo, sive fructu; eodem planè modo quo rationem habent naturalem; cumenim veræ regenerationis per occultam Sp. S. virtutem a capaces esse dubitandum non sit, eosdem quoque tum sidei, tum omnium eò pertinentium virtutum, in semine, & radice participes sieri nil vetat. Huc accommodetur a Mar. 10, 14. Apoc. 21, 27.

### CAP. X.

## De Justificatione & Sanctificatione.

A. Quid est Justificatio?

B. Est actus Dei a jud

um 24.

8

m

a

m

t.

2.

B. Est actus Dei a judicialis, quo justitia b Christi cuiliber in eum credenti ad salutem e gratis d imputatur.

3.9. c Rom. 3.24. d Rom. 4.3. ad v. 9.

A. Annon ergo justificantur peccatores per Justitiam illis infusam, ceu quovismodo inhærentem?

B. Nequaquam, (tota enim a Scriptura reclamat) sed per unius Christi justitiam fide apprehensam, & applicatam. Consule loca in respons. prox. anteced. & a Rom. 4. 5. 24. & Ro. 5. 18. Gal. 2. 20. Tet. 3, 4,5,

A. Quomodo igitur Fides justificare dicitur,

cum sit qualitas infusa & inhærens?

B. Non ut causa principalis esticiens, nam ea Deus est; non ut causa meritoria, quæ Christus est; sed ut instrumentum quoddam, Christi justiciam peccatori applicans.

a Rom. 8.33. b 11. 52.5. Rom. 5. 19.

A. Quid hîc censendum de bonis operibus, quibus justificationem cum fide sociam tribuere videtur S. Jacobus c. 2.

B. Quanquam Scriptura nos sola fide Justisicari non asserit diserte & totidem terminis s id tamen tamen locutione prorsus æquipollente, sæpies enuntiat s ut cum dicit justificari non operantem, & sine operibus. Ro. 4.5. Ro. 3.28.

A. Quomodo ergo intelligendus est S. Jacobus?

B. De operibus ut adjunctis fidei justificæ necessariis; non ut ad ipsum (sicut fides est) justificandi actum requisitis; hæc enim (si E-vangelice bona) non prævedunt justificandum, sed sequuntur justificatum.

A. An ergo nulla datur Justificatio ante fidem?

B. Nulla prorsus in a foro Conscientiæ; imò nec in soro Dei b actualis & completa; datur tamen in c decreto divino, & quæ virtualis appellatur in capite d Christo.

Ra. g. 1. b Heb. 11.6. c Eph. 1. 11, 12, 13. d If.

A. Num Justificatio simul & semel peragitur?

B. Ita, si quoad gradus intellecta (sic enim omnibus & omni quoque tempore e eadem est) non verò quoad ejus sive sensum, sive durativament; utpote peccatori credenti, & respiscenti continenter b repetita.

- # Ex. 18. 22. b Ros 3. 25.

A. An denique est Homini lapso sub lege eadem,

que sub Evangelio Justificatio?

mediatorem (utrobique communem) sub lege exhibendum, sub Evangelio exhibitum.

Heb. 10. adv. 15.6 c.11. per tot. 6 c. 4.2. 1 Cor, 10.

A. Ita-

72

A. Itaque promissionibus spiritualibus non ca-

B. Nullatenus: nam sic aut vana aut caca admodum fuisset illorum sides: quin & diserte contrarum asserit Apost. Heb. 11. 13. ad 17.

A. Potestine instantia aliqua V. T. res clarior

fieri?

ies

52

æ T)

ed

ò

B. Omnino, idque ex verbis ipsis pacti cum Abrahamo soederis, Gen. 17. 7. Ero tibi Deus & Semini tuo.

A. Quid inde conficitur?

B. Promissiones factas esse Patribus & Fidelibus ante Christum plusquam terrenas: imo Christum ipsum, (qui promissionum omnium nucleus est) eis promissum & prædicatum suisse constat, ex Gal. 3.8,14,16,17,18. Heb. 11. 16.

A. Quid est Sanctificatio?

- B. Est actio Dei gratuita, qua peccatorem jam a justificatum, peccati b omnis dominio, per c Spiritum suum d gradatim liberat; eumq; studio constante bonorum operum instammat.
- Ro. 8.1,2. Heb. 11. per totum. b Ro. 6.14. passim. c Rom. 8. passim. d Phil. 3. 14.
- A. In quo discrepat Sanctificatio à Justifica-
- B. In tribus potissimum, (si strictius, prout in descriptione exhibetur, accepta)

1. Quod sit natura posterior justisicatione.

(nam tempore coincidunt.)

2. Quod sit qualitas animæ Credentis re-

aliter inhærens, eamque modo reali & absoluto afficiens, quin & in Lege præfcripta, cum Justificatio per fidem sit opus purè Evangelicum.

3. Quod per gradus absolvitur, in Terris inchoata, in Coelis perfecta. Phil. 3. 12.

14. 2 Pet. 3. 18.

4. Quod secundum opera sanctitatis feretur sententia in foro, Diéque novissimo. Mat. 25. 35. &c. 2 Cor. 5. 10.

A. Quam verò ad regulam exigendum est hujus

Sanctificationis exercitium?

B. Ad unum Dei verbum in Scripturis confignatum, præcipuè ad Decalogum, Sandimoniæ normam summariam.

### CAP. XI.

### De Decalogo.

A. NVM Decalogus Christianos ex aquo cum Judais obligat?

B. Omnino: Lex enim naturæ (ceu moralis) quam exhibet est omnium hominum (idq; æternum) obligatoria; quod idem constat ex a Christi & b Apostolorum testimonio, qui ad legem in Decalogo comprehensam, ut sanctitatis regulam, omnes amandant: ut

a Mat. 15.3,4. Luc. 10.26. b Ja.2. 8, 11.

A. Quomodo distribuitur Decalogus ?

B. In binas (quas vocant) Tabulas, ceu mandata magna (generalia) ut appellat Christus, Mat. 22. 38, 39,40.

A. Ista autem Tabula quomodo distinguuntur?

B. Prior (quæ 4 prima continet præcepta) Deum immdiate respicit; altera proximum, vel Deum, mediante proximo.

A. Quanam snnt regula ad interpretandum

Decalogum observatu digniores?

B. Ista tres.

1. Præceptum omne negativum, oppofitas exigit virtutes, fimiliter affirmativum prohibet vitia. Exempla vid.

1 Cor. 15.34. Eph. 4.28. If. 58.4. ad 8. Rom.
12.2. &c.

G 2

Man-

2. Mandatum generale omnes includit a species, imò & occasiones quasiliber non purè accidentarias, irritamenta, atque adeo quæcunque eò conducentia adminicula.

fu

<sup>a</sup> Mat. 5.21,22. collat.cum 1 Joh. 3. 15. 1 Thef. 5. 22. Jude 23. Heb. 10.25. 2 Cor. 6. 14,17. Pfal. 1.1.

3. Præcepta affirmantia obligant semper; negativa insuper ad semper: v. g. semper tenemur dare pauperibus, sed non dare semper; quod si ullo vitæ totius momento eos opprimamus, violatur lex negativa, quæ id severè prohiber.

A. Ecquid legi in Decalogo comprehens a novum aliquod præceptum substantiale Christus attenuit?

B. Prorsus nullum, quia sic lex divina non esser persecta, totum continens ossicii humani, contra Ps. 19.7. imò persectio (& hoc ipso nomine) ei tribuitur, nullis sinibus circumscripta. Ps. 119.96. Præterea sequeretur, quod si quis totam legem cumulate adimplerer, nondum tamen ossicii sui partes omnes percurreret, quia peragendæ restarent aliæ à Christo Domino adscriptæ; nec posser consequenter introire vitam, reclamante totius Scripturæ suffragio, ut Lev. 19.18. cum Gal. 3.12. Mat. 19.17.

A. Quidergo hac in re Christum prostitisse cen-

fendum eft?

B. Veteri nimirum legi lucem attulisse novam, nova (nec satis unquam miranda) imposuisse suisse hominibus Christianis obsequii vincula.
Mat. 5. Joh. 13. 34. cum Lev. 19.18. Heb. 2. 2,3,4,5.

A. At pactum præstantius, & promissa præ.

stantiora legimus. Heb. 8. 9.

B. Fœdus Evangelicum & gratiæ, esse operum sædere præstantius, in consesso est apud omnes: sed cum sædus illud gratiæ sit duplex, vel typicum scilicet, vel spirituale, priori videtur hic opponi posterius; quod cum promissa spiritualia exhibet tum uberius multo, tum dilucidius, sædus ipsum præstantius, & promissis præstantioribus stabilitum dicatur. Heb. 8. 11.

A. Quid existimandum est de operibus (quæ vocant) Supererogationis, quæque meriti esse maximi dicuntur, neque tamen intra ambitum Decalogi conclusa; qualia somniant Pontificii, sua cœlibatus, obedientiæ, & paupertatis spontaneæ vota, quibus veluti quartum adjecerunt Jesuitæ sibi

proprium, viz. missionis?

B. Fieri non potest ut opus ullum morale extra legem moralem (nedum supra) colloceiur, nam latum mandatum tuum nimis, Ps. 119.96. rejicienda itaque consilia illa horum sensu Evangelica dicta, quæ, ut aiunt suadent tantum, nullo modo præcipiunt: nam si suadent ad bonum, omne bonum in lege bona & persecta, vel in specie, vel in a genere, vel exprese, vel i implicite continetur.

a Mat. 14.21. b Dent. 6.5. collat. cum Mat. 22.37.

A. Sed videtur Apostolus consilium suum (2006-

μίω) à præcepto secernere, I Cor. 7. 25. collat. cum v. 12.

B. Ita, à præcepto quidem speciali & expresso, non autem ab implicito sive virtuali, quod ad casum præsentem ex Spiritus Sancti dictamine accommodatum sibi persuasum habuits v. ult.

A. Qui d verò de Votis istis censendum?

B. Omnia rationi & Scripturæ adversari: nam quod ad Votum Paupertatis attinet, id erga Deum a ingratitudinem, erga b se & proximum charitatis desectum arguit. Votum Cælibatus pugnat contra e remedium incontinentiæ à Deo omnibus ex æquo indultum, & promissione divina caret. Votum obedientiæ & missionis, prout à Pontisiciis describitur, est obedire Hominibus magis quam Deo.

2 Prov. 30. 1, 9. Prov. 3. 10, 16. b 1 Tim. 5.8. c 1 Cor. 7.9. d Heb. 13. 4.

n

### CAP. XII.

## De Pracepto primo.

A. QVid in Primo Legis Pracepto directe & explicite prohibetur?

B. Idololatria, & Polytheismus, sive falsi numinis (unius aut plurium) cultus Religiosus.

A. Quid autem implicite exigitur, secundum

Reg. cap. 11. traditam?

12 ...

- B. Ut unum illum verum Deum toto quidem corde ac viribus <sup>2</sup> amemus ; <sup>b</sup> fiduciam <sup>e</sup> ei omnem, <sup>c</sup>æstimium, <sup>d</sup> honorem, & cobsequium perpetuo & <sup>f</sup> palam, ut sert occasio, deferamus: ut nobis denique præ ipsius infinities augustissima omnium majestate & gloria g cuncta planè sordescant.
- a Deut. 6.5. b Pf. 91. 2. c Pf. 73. 25. d Pf. 29.2 e Mat. 4. 10. f Pf. 4c. 10. Luc. 12. 8, 9. & Phil. 3. 8.

A. Annon ergo licet ulli Creatura, puta Angelis & sanctis Calitibus (omnium prastantissimis) cultum exhibere religiosum?

B. Imo scelesti hoc esser Sacrilegii, quia Finis & Objectum Religionis 2 solus est Deus.

a Mat. 4.10. Augustin. de Civ. Dei, l. 10. c. 1. A-quin. 22 22 q. 31.

A. Quod Deus sit objectum Religionis ultimum in confesso est apud omnes; ecquid vero obstat quo minus

minus Creatura sit objectum intermedium & quasi

B. Obstat incapacitas subjecti naturalis: cum enim res creata neque proxime (sive Transstorie) neque remote possit esse Deus, consequens est ut neque sit cultus Divini capax; alioqui (ingratiis quidem omnis Dialecticæ) communicatio siet Accidentis proprii subjecto, non tantum specifice, sed modis infinitis diverso.

A. Quid itaque per Duliam & Hyperduliam sibi volunt Sophistæ Pontificii, illam Sanctis vita functis communeni, hanc B. Matri Virgini peculia-

rem?

B. Hæ nimirum Argutiolæ sunt causæ desperatæ ultima, sed ægra, subsidia; incassum
vero novis pugnatur vocabulis, quorum exuta
est jam pridem castris sententia; imò suo sibi
licebit hos telo conficere.

A. Videamus quo pacto.

B. Sic itaque: Cultus à Latria (i.e. Divino) fpecifice distinctus non potest esse religiosus (nisi ludatur in vocabulo Religionis.) Cum enim omnis Actus Religiosus ad Deum velut ad scopum & Finem proximum recta collineet, actusque morales quoad speciem separentur invicem Finibus, & Objectis; aut iste Cultus Sanctorum aliò fertur quam ad Deum, sicque non erit Religiosus, aut si eò dirigatur, non potest à Latria specie discrepare, quod tamen rotunde asserunt ejuschen Patroni.

Patroni. vid. Aquin. 22, 22. qu. 103-Art. 3.

A. Nullum vero cultum Creatura deferendum censes citra borrendam Idololatria dicam?

15

ui

n

B. Religiosum omnino nullum: ut omnem tamen in aliqua positis excellentia detrectemus, (sive ea sit pure civilis & externa, qualis est superioris respectu subditi, sive moralis & interna, in animi dotibus & virtutibus sundata) permultum abest.

A. De Sanctis autems pracipue qui sunt in patria, quid in hoc negotio statuendum?

B. Horum scilicer memoriæ (quicquid contrà ogganniant Adversarii) debitum Honoris præconium recusamus nullum, cujus multò in se luculentissimum est, a Deoque gratissimum, eorum pietatis indesessa à acris imitatio; Ore laudamus, de illorum excellentiis præ Confratrum in via honorisicè sentimus, de præsulgentibus virtutum exemplis Deo omnis Gratiæ laudes & Gratulationes nostras quotidie sundimus. Interim vero quem sibi tribuendum animitus aversantur ipsi, quem uni s sibi sacrum seclusit Deus, cultum illis religiosum omnem, uti par est, pernegamus.

a Rom.4. 10. Heb. 13. 7. b Rev. 4. 9, 10, 11. & c 19.10. c Isa. 42. 8.

A. Istius vero quem vocas cultus Religiosi nas turam singularibus aliquot Instantus dilucidiorem

cuperem.

B. Instantiæsunt, Invocatio, Fiducia Corporis Incurvatio religiosa quæcunque, oblationes, suffitus, & id genus alia quam plurime, quæ Papalem maxime deturpant gregem.

A. At Purpuram, Sellam, Imaginem Regiam Honore prosequimur, imo a eodem (dicunt aliqui) quo regem ipsum; & hoc dato, non licebit Honorem quoque Sanctis apud Deum exhibere Divinum? a Aquin. 2a. 2æ. q. 103. Art. 4.10.

B. Uno quidem absurdo dato sat multa subse...
quuntur. Passim ista ab Adversariis propinatur nobis instantia, qua nihil tamen sœdius:

Nam.

- pura, sella, aut imagini regla honorem prestat quem ipsi Regi, aut si mentis compos, plurima saltem laborat erga Principem irreverentia merbo.
- 2. A cultu civili ad Religiosum ulli creaturæ deferendum turpissima est consequentia, utpote quæ facit ex Creatura Deum.

A. Quid demum de cultu Reliquiaram senti-

B. Si divinum intelligis, cum scilicet ex antedictis (Argumento à majore negativo) suæ opte ingenio concidere, ut nè quid de illatum ridiculo admodum & pleno fraudum fraudulentissimarum abusu, toti jam olim orbi ad nauseam usque explorato, & exploso dicatur.

m

----

2

H 2

CAP.

# CAP. XIII.

De Pracepto Secundo.

A. U Nde dignoscitur præceptum primum à

B. Illud circa cultus Divini objectum primariò & propriè versatur, hoc circa cultum ipsum ut à Deo præstitutum, vel (ut alii) modum, eumque præcipuè externum.

A. Quid itaque in secundo inses & explicite

prohibetur?

B. Ne Deum in sculptili aliquo, pictura quavis, aut imagine visibili colamus, ejusve a similitudinem ullam fabricemus; quippe qui & incorporeus est, & b supra quam aut arte humana, aut re qualibet creata exprimi aut essingi possit, gloriosus.

a Dent. 4. 15. b 15. 40. 18.

A. Quid autem implicité interdictum ibi continetur?

B. Ne alio prorsus modo colatur Deus quam eo quem præscripsit a ipse. Quod etiam summa razione nititur; cultus enim cum sit obsequium, Imperantis eum voluntatem sequi par est.

a Exod. 25, 40. Mat. 28.20.

A. Quomodo specialiter appellatur hujus pracepti trangressio ?

B. Binis vulgo nominibus, 2 superstitionem intelligo & bishospeoned siye cultum huma-

ni qı nitantum arbitrii sobolem; quorum utriusque (ex sensu vocabulorum usitatissimo) hæc esse potest descriptio, quod sit cultus meticulosus (aut quasi adulatorius) numinis ab eo minime requisitus.

a Att 17. v. 22. b Col. 2. v. 23.

A. Sin modus colendi Deum legitimus sit is unus quem ipse præscripht, quid existimandum est de Ritibus & Ceremoniis in cultu Divino solius

Ecclesia Authoritate cum hoc Pracepto?

B. Pontificiis quidem pessime, utpote a numero, a superstitione, & venditata necessitate (ut meritoriis, & cultus divini b partibus) ipsa demum levitate gravibus, & Fidelium Conscientiis iniquissime a molestis. a vid. præsat. Liturg. Anglic. præsixam de Ceremoniis. b Bellarmin. Tom. 3. lib. 2. cap. 31. Quinta propositio.

A. Quid vero de Ceremoniis Ecclesiast. in ge-

nere censendum?

m

0-

6

B. Eas minime damnandas, si ex prudentia Fcclesiæ Christiana ad regulas scripturæ generales (uti par est) exigantur, satente inter nos ipsorum fratrum dissentientium Primipilo. T. C. Replic. ad Respons. admonit. dat. c. 1. divis. 5. apud Whitzift. fol, 86.

## A. Cedo iftas mibi regulas.

B. 1. Ne dato scandalo erga Fratres charitati
2. Ne honestati & decoro.

adversentur.

da

un

in

I

3. Ne Ecclesiæ adificationi

4. Negloriæ divinæ vel minimum

A. Nonne quadruplicem hanc regulam in Ceremoniis suis aut ritibus instituendis probat Ecclesia Anglicana?

B. Omnino, quod constat ex gravissima

præfatione Liturgica, supra memorata.

A. Mirum itaque videatur cur matri sua tantopere irascantur Fratres; sod nostras fortasse ceremonias aut partes aut modos esse cultus Divini persuasum habent, proinde in secundum (quod pra manibus est) Praceptum secius animatas.

B. Sed neutrum ipsis (quantum ego intellechu assequor) concedit Ecclesia, quæ pauculas illas Ceremonias à se institutas pro Christiana quidem prudentia, sed verbo Dei moderanda, agnoscit a mutabiles; quod de cultu Divino vel ejus modo propriè sic dicto pronuntiare illius pietati religio est. a ibid. ubi supra.

A. Quos loqueris mihi cultus modos, & cur tales

este Ceremonias nostras inficiandum censes :

B. Modi

B. Modi cultus sunt vel primarii vel secundarii; illi istatum omnium virtutum qua Deum proxime respeciunt peracta (modo debito) intus exercitia, quales sunt actus Æstimii, Admirationis, Fidei, Spei, Dilectionis, & illorum similes. Modi Secundarii priorum sunt aut delineationes aut indicia externa, cujus modi sunt oris, precatio, & inter orandum genus flectio, Auditio verbi, Sacramentorum participatio &c.

A. Res equidem in liquido posita videtur, Ectlesia Anglic. ceremonias ad horum neutrum perti-

nere modum.

B. Nihil manifestius, quin nec propriè respondent ad Quastionem quomodo; v. g. quarenti quomodo Caius aut Mavius colit Deum, tecte possit responderi devote, & ex animo, invocando, celebrando nomen Dei &c. sed inepte respondere tur, cum superpellitio, vel sine, sono Crucis adhibito vel omisso, hoc enim non est proprie respondere ad quomodo, sed ad Quid i.e. quid una agir, vel induir, dum colit Deum. Nimirum indicat Accidentia cultum libere concomitantia, non modum cultus.

A. Verum ulterius instatur, Ceremonias suas ab a Ecclesia pro significantibus haberi, proinde cum hoc pracepto male convenire. a vid. prafat.

antedictam.

B. Significatio Duplex est, vel pure Spiritualis & indebitæ gratiæ, vel Ecclesiastica (tive Politica

m

da

pi

Politica) eaque vel debiti officit, ut cum Baptizatus in fronte Crucis figura fignatur, aut cum Præsul Biblia tradit Presbytero tunc primum sacro ordini initiato; vel tantum Decori, ut usus Superpellitii in ministerio divino. Illam deserte a respuit Ecclesia nistab omnis gratiæ perenni sonte institutam; Hanc ipsa potest instituere cum debita regulis Scripturæ generalibus exhibita reverentia.

2 vid. Canon. 30. de usu Crucis in Bapt. b I Cor.

14. 2. 40.

A. At hine exoritur Infirmis Scanda-

B. De eo Rectorum est Ecclesiæ pro sua in oves Christi • cura pariter atque • mise-ricordia sedulò providere; gregi tamen in adiaphoris parendum est Pastoribus suis, sive Politicis, sive Ecclesiasticis: aut si id minus ratione præceptæ materiæ per conscientiam erroneam præstare poterunt, Superiorum censuris • sine murmure & strepitu aciquiescendum erit.

a 1. Cor. 10. 32, 33. 2. Cor. 11. 29. b Philip

2.14.

A. Quidita vero ?

B. Quoniam scilicet obsequium in re licita debitum est juris naturalis Superioribus persolvendum: at exoritur scandalum (in tali saltem materia) non nisi per accidens, vitio scilicet accipientis: & longe iniquissinum mum est obedientia per se debita locum cedat scandalo accidentali, præceptum transgrefsioni.

A. Quî vero cum Libertate (a lege ceremoniali) Christiana constabit ejusmodi ceremoniarum

præscriptus usus?

ut

ıc

e-

.

- B. Quippini? cum Lex ista omnino \* Futurorum umbra, ceremoniarum numero & necessitate, vi Conscientiarum b sub pœnis atrocibus immediate obligatoria, Ecclesiæ minorenni Judaicæ jugum erat cervicibus (etsi duris) a permolestum: contra, Ceremoniæ nostræ præsentium sunt, & in liquida luce positorum, perpaucæ, in se semper adiaphoræ, & ubi videbitur Ecclesiæ, mutabiles ac evanidæ.
- a Heb. 10. v. 1. b Levit. 7. v. 20, 21. c Act. 15
- A. Verum alia fratribus argumentorum prastò sunt capita (hic ante recensita) nimirum ex perfectione Scripturarum, hegio servatoris munere, ejusque in Ecclesiam Mosaica suppari, si uon superiori, side, petita; quibus illi singulis haud levem quiritantur hinc sieri injuriam.
- B. Ne nimii simus, reponere in præsentia suffecerit.
  - 1. Illorum æque ac nostra interesse hujusmodi objectorum ictus amoliri,
    cum ipsi ceremonias nullo prorsus
    nandato

mandato speciali Scripturæ nixas, ad ejus tantum regulas generales accommodatas, tuto usurpari posse confitentur, nec ullas ipsiadmittimus alias: quem itaq; nobis nexuere nodum pro utrisque eadem charitaris opera solvendum suaderem. Quin ne inutiles & asymboli adsimus spectatores, dicimus

2. Cœlestibus illis oraculis per Ceremonias nostras, aut quales saltem ex
regula Fratrum quadruplici comparari nihil vetat, quo ad fensum & signisicationem plenariam demptum,
adjectum nihil: sed quod in genere
præcipitur, & in specie liberum
relinquitur, ad casus speciales,
ut sit, ab Ecclesia debité aptatur.

I Cor. 14. 40. collat. cum v. 27. 29.

A. Quid de Regio Christi munere, & ferenda. rum in Ecclesia legum potestate a u Tone garosun, hac cine potestatem illam circa res Ecclesiasticas feren. humanam?

B. Regnet ærernum supra omnia benedictus Rex Ecclesiæ: subordinata non pugnant: nullam sibi arrogat i cclesia potestatem Christi Domini aut contrariam aut coordinatam, imò nullam, quam non in genere ab ipso illo sonte potestatis haustam accepit, quanquam (ut

(ut ante diximus, ex apertissima illius sententià) in specie materiæ præceptæ (si quando poscit prudentia Christiana) mutabilem: sed ista omnia cum sint in se adiaphora, non cujuslibet privati Hominis sed Rectorum Ecclesiæ judicio permittenda ratio sacile monebit.

A. Quid de Beatissimi mediatoris Fide in Ec-

clesiam, intuitu a Mosaica statuendum?

a Heb. 3. 5.

d

na

B. Absit ut ulla tantæ Fidei Splendorem vel umbra contumeliæ hinc obscuratum eat. Tradidit omnia Christus Ecclesiæ ad salutem necessaria; omnia, a quæ à Patre acceperat; plus sides non præstitit Mosaica, nec minus Christi. a Fob. 20.31. b Job. 15. 15.

De istis qui plura volet consular Reverend De Sanderson de Consciencia, pralect. 6.

1.0 111 0.11 18.00

B. Effectes religioses in consession of the consession man ent. Even Deus Ergen

. CA.P.

#### CAP. XIV.

De Præcepto Decalogi Tertio.

A. Qvid in tertio Præcepto vetitum contine-

B. Abusus nominis Divini; qui fit quotiescunque illud ore vel mente usurpamus, aut sine Causa & in rebus leviculis, aut non ea, qua par est, reverentia & animi devotione.

Pfal. 111. 9.

A. Cum hoc interdicto quod nam ex consequenti

cohæret præceptum?

B. Ut quicquid mens de Deo, Rebus, Institutionibus, aut Operibus Divinis concipit, quicquid lingua profatur, Sacro-Sanctæ nominis ejus sublimitati & præstantiæ respondeat. Ps. 96. 4, 8.

A. Igitur hoc maxime tenendum est in juramento, cum in eo perversus Divini nominis abu-

sus sit maxime detestabilis. Mal. 2. 5.

B. Plane, unde & rite usurpatum sit pars, eaque non minima, cultus Divini. ut a Deut. 6. 13.

A. Quid autem est Juramentum :

B. Estactus religiosus in quo a ad finiendam legitimi momenti litem Deus b testis & c. judex invocatur.

2. Heb. 6. 16. b Gen. 31. 50. Mal. 3. 5. Cen. 31. 53. 2. Cor. 1. 23.

Quo-

A. Quomodo dividitur.

B. Multimode: fed potissimum (& in ambitu maximo) in Assertorium & Promissorium: quorum illud est de tempore prasenti & praterito hoc tantum de suturo; illud in judiciis obtinet, hoc in pactis & conventibus.

2 Gen 24. 9. & cap. 31. 53.

ſ-

ne

A. Juramenti legitimi qua sunt leges

B. Ut nomen a unius Dei juretur, idque in veritate, judicio & justitia.

a Isa. 65. 16. Fer. 5. 7. b. Fer. 4. 2.

A. Quidni liceat jurare per Creaturam?

B. Quia nulla potest aut testis esse infallibilis juramenti aut vindex malè præstiti: hoc enim ejus est privilegium, qui est Scrutator cordium, & supremus mundi Judex; hic ei soli cultus debetur.

A Sed ejus dem per Creaturas Juramenta probare videtur, imo & stabilire Dominus: Mat 23.21, 22 siquidem eo loco diserte pronuntiat jurantem per Templum, aut Cœlum ipsum, jurare Deum.

B Non probat iste Textus juramentum per Creaturam, sed vetat perjurium, etiamsi Creaturæ solius nomen in juramento audiatur, ut cum attentius intuenti constare poterit Dicendum itaque quod possit aliquis dici surare Deum bisariam;

Primo, Directè, & formaliter, quando Deus ipse testis invocatur, aut diserte, & expresso nomine, aut saltem sensu a figurato, Tropico & adumbrato. \*\*Gen. 31. 53:

secundo, Indirecte & aquivalenter; id vero non respectu forma sed effecti, viz. obligationis, quatenus nimirum ita jurans tenetur ad sidem juramenti liberandam, adeoque Deum ipsum testem accersit & Judicem (quamvis imprudens fortasse, nec aliquid tale cogitans) quasi per ipsum nominatim jurasset. & sic qui jurat creaturam, dicatur jurare ipsum quoque Deum.

d

A. Cum autem juramentum in veritare, judicio, & justitia suscipiendum sit, quanam hujusce

legis vim omnem elidunt?

B. Quæcunque edolo malo peraguntur, aut ritè instituta, vel non omninò, vel non in solidum præstantur; suscepta omnia aut temerè, aut non e satis cocta deliberatione, de titivilitiis & rebus supervaçaneis, de impossibilibus, aut quæ e turpem continent materiam, i,e.lege prohibitam, & istis similia e de quorum singulis, quin & tota Juramenti natura, Reverendus & Doctis. Noster Sandersonus è maneims tractatu de juramento, mole libello, virtute Bibliotheca.

\* Pf.24.4. b Foft. 9.24.15. Marc. 6.23. \$ Att. 23.21.

A. Sunt tamen qui juramento uti Christianis

omnino illicitum putant? Manga al anganti ang

B. Sane; sed facile revincuntur ratione, & exemplis, que instar habent validissime rationis: Primo ratione, quia teste Evangelico scriptore, coque somioso Jusqu'andum sinis est apud homines omnis controversia. Res facti intelli-

telligit, finem debitum, & naturalem, cujusque luculentior haud potest ordinario haberi evidentia

a Heb. 6. 16.

cro

is,

m

177

u-

er

at

1.

ce

It

A Sed utendum intelligis ut medicina non ut cibo?

B Prorsus, adeoque parcè, nec per se expetendum, sed ubi postulat necessitas.

A Que autem profers jurandi exempla?

B Non modo a sancti Pauli, sed b beati Angeli, & denique beatissimi Dei.

1. Cor. 15. 31. 2. Cor. 1.23. Gc. 2 Apoc. 10.6. c Heb. 6.13. & centies alibi.

A sed quomodo conciliabatur jusjurandum cum interdicto Christi, ne jureris omnino, cujus eandem repetit sententiam b D Jacobus.

Mar. 5. 34. b fat. 5. 12'

B Quanquam locis illis nonnulla infit difficultas, eos tamen clarioribus præponderare modo citatis æquum non est. Scriptura enim Scripturæ non contradicit, & obscuriores à luculentioribus & minus impeditis lucem opemque mutuam accipiunt.

A Quid vero cominus respondendum?

B'Ad interdictum Christi duo solent respondere pars maxima Theologorum; Primo, non jurandum esse per Creaturas, per Altare, Templum, &c. quod in usu erat Judæis, cum ista Christus interdiceret. Secundo, non esse facti per Creaturas juramenti violandam fidems (ut supra,) & certe non exigui ponderis utraque videtur interpretatio; illa, quia interdictum (suis instantiis illustratum) Creaturarum quidem facit mentionem, nullam jurandi Deum, quem potius ut licitum supponit; ista quoniam ex sermone Domini palam est juramenta alia per Creaturas à Scribis & Pharisais habita obligatoria, secus alia.

A Sed dicit Apostolus simpliciter, Ne jurate,

& ante omnia.

B Quantumvis igitur verissimæ sunt interpretationes jam nunc allatæ, inse scilicet expensæ, sortasse tamen (quod tantorum pace virorum dictum sit) haud satisferiunt Christi & Apostoli scopum, qui positus videtur in juramento promisorio potius (sive voto) quam assertorio; ita tamen ut assertorium temere & sine gravi causa adhibitum, ex obliquo percutiat.

A Id vero uberius explicatur.

B Non potest melius quam ex ipsius Christi verbis qui suum ( Ego vero dico, ne jurate omnino) opponit præcedentibus (Dictum est Antiquis, non pejerabis, sed reddes Domino votatua) quæ certe promissorium sonant juramentum, non assertorium.

A Quò autem spectat Jacobus ?

B Eodem sane primario videtur quò Chriftus

stus, ubi dicit, sit sermo vester, Etiam, Etiam, Non, Non, Non, quippe priora, Etiam, Non, promissionem videntur notare factam, posteriora impletam, uti 2 Cor. 1-18, 19. De utroque leco vid. quæ atrulit Cl. Grotius lib. 2. de Jure Belli, cap. 13.

A. An ergo simpliciter interdicta sunt Christia-

nis Juramenta promissoria?

ra.

er-

a-

di

ta

1-

is

5

e

B. Nequaquam; sic enim actum esset in hoc lubrico ad sidem naturæ humanæ statu de conventibus & pactis Civilibus, præcipuè inter Principes, qui utinam vel sic (Sacratissima scilicet jurisjurandi religiones) ad exolvendam sidem (hominibus, nedum summis, nedum probis, nedum Christianis, dignissimam) se semper obstringi paterentur, ac quidvis potius ludos sacerent, quam Sacro-Sanctum Altissimi nomen, simulque ingenitam & severam illam Euangelii verecundiam.

A. Qu'd verò interdictum censes?

B. 1° Jusjurandum minime necessarium, idque sensu maxime rigoroso: proinde virandam, qua sieri potest summopere, worvogalar, & præcipue Promissoriam, cum ex Juramenti necessitate, licet ad securitatem illius cui juratur hoc faciat, nihil inde sæneratum accipiat jurantis honos, utpote cui sine Juramento satis credi non potest.

Secundo, Prohibentur Christianis 8200, &c. Secundo, Prohibentur Christianis 8200, &c. K cessarium

cessarium; viz. proximo insidiandi voluntas, mendacia, & mala promissionum sides, quæ passim grassantur in seculo.

A. Sic autem quam dabunt ea verba sententiam?

B. Huc utique redibit; Ne jurate omnino, i.e. ita animo comparati sitis, ea simplicitatis & constantiæ religione in dictis factisque quibuscunque vestris ornati, ut vel injuratis (in rebus quoque gravissimis) habeatur sides.

A. Ostende per instantiam aliquam.

B. Quasi scil. hominem intemperantem monenti, ut ubi se ægrotantem sentiret, primo quoque tempore medicum consuleret, interponat alius, ego vero suaderem, ne ægrotet omnino, i. e. ut intemperantiam, aliósque Morborum parentes, & causas quascunque procul amoveat, sicque quantum in se est) minimè ægrotet.

A. Quomodo distinguitur Votum à juramente

Promissorio?

B. 1° Votum soli Deo nuncupatur, Promissio jurata ad Homines quoque pertinet; 2° Votum potest esse non invocato numine, Jusjurandum non potest.

A. Quid igitur est Votum?

B. Solennis, ultronea, & Religiosa promis. sio, Deo sacta. Gen. 28. 20,21,22.

A. Suntne Vota Christiana licita?

B. Nihil impedit, etsi parciùs ob majorem Dei reverentiam, & voventis ex malè præstitis stitis periculum usurpanda; sunt enim ista (quod de Juramentis diximus) non alimentum sed medicina animæ, & hinc blibera reliquit Deus.

. Deut. 23. 21. b ibid. v. 22.

tas.

uæ

no,

atis

ui-

(in

0-

no

r\_

et

r-

ıl

0

A. Quotuplex est Votum Christianum?

B. Vel commune, & ordinarium, ut Baptismus, in quo se totum Christo mancipandum a vovet Baptizatus; vel specialius, & extra ordinem; quod rursus est vel b prudentiale & præventivum peccati, vel pænitentiale de admisso; vel denique de Eucharisticum de quovis benesicio impetrando, aut impetrato.

a 1 Pet. 3.21. b Pf. 119. 106.

A. Que funt leges Voti Christiani?

B. 1. Ex parte finis, ut fiat animo superstitione vacuo, Gloriæ Dei, & suiipsius commodi spiritualis unicè studioso. Ps. 132. 2. Mal. 1. 14.

2. Ex parte voventis, ut sue fit iple pote-

testatis & arbitrii. Num. 30. 5.8.

3. Ex parte materia, ut ea neque præcepto ulli Divino, nec in specie vocationi nostræ aut viribus repugnet, qualium exempla habemus adversantia in Votis Papisticis. vid. c. 11.

#### CAP. XV.

De Sabbato.

A, Cum constat Sabbatum à Deo ipso esse institutum, imò & a in Arca sæderis, unà cum reliquo Decalogo, præceptum de pia atque intemeranda ejus observantia depositum, variis insuper & b elogiis ornatum, & sanctionibus munitum, utrum tamen juris naturalis (immutabilis) an positivi censendum erit?

2 Deut. 10.4,5. b Exod. 31. à v.13.ad fin. cap. II.56. 2. c Exod. 31.14. | zek. 10. 12,13.

B. Est juris naturalis quoad substantiam præcepti, i. e. cultum Dei solennem, & publicum, eumque stato aliquo tempore exhibendum, (hoc enim ratio naturalis dictabit) est juris positivi divini quoad scircumstantiam, ut scilicer hac hora aut die celebretur.

A. Quando primum Deus (anctificavit Sabbatum?

B. a Statim à finita mundi creatione, die nimirum septima; quanquam variis populi Dei migrationibus, & servitute potissimum Ægyptiaca ita neglectum, ut nullum ejus celebrandi ante Mosen disertum occurrat exemplum.

a Gen. 2.2,3. Heb. 4.3,4.

A. Verum si ab orbe condito obtinuit Sabbati obligatio, cur dicitur signum datum Israelitis? Exod. 31.13.

B. Non quod tum primum esset institutum, sed restitutum, (ceu de novo repetitum) & sig-

num dicitur, non quasi nullam ante haberet signisicationem, sed quod Israeli, ex parte tum a obligationis, tum b materiæ, novam.

2 Exod. 31. 17. collat. cum v. 13. b Deut. 5. 15.

A. Cur mutatum est Sabbatum Christianum à die septimo hebdomadis in primum?

B. In memoriam Resurrectionis die Dominica, unde & dies dicitur Dominicus. Apoc. 1. 10.

A. Sed qua authoritate facta est diei mutatio?

B. Omnino videtur quod Divina, i. e. vel Christo ipso à mortuis excitato, vel Apostolis, monente Spiritu Sancto, ita decernentibus.

A. Quam hujus responsionis rationem affers?

B. 1. Quod nonnulla mutationis istius indicia verisimilia habeantur in a Script.

a Act. 20. 7. 1 Cor. 16.2.

tm

e-

er

u-

E.

5.

2. Quod à tempore Apostolorum praxis ea passim invaluit in Ecclesia. cando ?

A. Num dies integer debetur Sabbato Sanctifi-

B. Nullam diei partem exceptam legimus, quâ licet aliquid agere (citra casum aut anecessitatis, aut charitatis) quod solennem Sabbati sanctificationem impediat. a Mat. 12.11.

A. An igitur ex æquo tenentur Christiani ad diei Dominicæ, ac Judzi ad sui Sabbati observantiam?

B. Quoad opera pietatis & cultus Divini tenentur, etsi non quoad rigorem circumstantiarum isti apopulo peculiarium.

2 Vid. Num. 15. àv. 32. ad 37.

#### CAP. XVII.

De obedientia in quinto Decalogi Pracepto mandatâ.

A. Quinam Patris & Matris nomine in isto

præcepto intelliguntur?

B. Non ii tantum, à quibus progeniti sumus, sed qui nobis legitime a præsunt, aut superiores jure audiunt, in statu sive Oeconomico, sive Politico, sive demum Ecclesiastico.

a 1f. 49. 23. 2 Reg. 2. 12. & cap. 5. 13.

A. Quis autem iis debetur honos?

B. Non illius externæ modo in a vultu, b ge.

stu, c dictisque reverentiæ, imò neque debiti
personarum d intus æstimii, sed e prompti quoq;
& s sidelis obsequii illorum licitis quibuscunque
mandatis & s sanctionibus deserendi.

2 Pro. 30.17. b Gen. 23.7. c Job. 34. 18. d Ecclef. 10. 20. 1 Thef. 5.13. c Eph. 6.5, 9,7. f Heb. 13. 17. g Heb. 12. 9.

A. Cum viro circa obedientiæ in hoc præcepto statuminatæ materiam periculosissimè (idque à non unius Sectæ hominibus) erretur, primum de obedientia in universum quæro, utrum cæcam esse par sit?

B. Per cæcam obedientiam opinor te intelligere Jesuiticam illam, quam Superioribus suis (Generali præsertim & Pontifici) active præstandam voluit, non tantum non assentiente,

fed

sed pertinaciter etiam reclamante proprio obsequentis judicio. Ea non video, qui sit aut Religioni aut Rationi consentanea.

A. Cur autem primò non Religioni?

B. Quoniam illa disertè præcipit cavere ne se seducamur, b ne cuilibet spiritui non ante explorato sidem habeamus, ut comnia ad examen revocemus, nec nisi bonum quicquam retineamus; monet denique quod d quicquid non ex side est, peccatum est, & si cacus cacum duxerit, ambo in soveam decident; quæ singula, & id genus complura alia, caca isti obedientia è diametro adversantur.

a Eph. 5.6. b 1 Joh. 4.1. c1 Thef. 5. 21. d Rom. 14.

A. Cur secundo talem obedientiam à Ratione

alienam censes?

B. Quoniam ea quis facit, quod Homo sobrius in re multò leviori minimè faceret; vult enim oculis sibi alienis videri viam æternæ vitæ, non suis, aliena side credere, non sua; quod est oculos sibi proprios habere srustra, non obedire ut Hominem Deo, sed creaturæ, ut jumentum domino, non ipsum obedientem credere, sed alium; consequenter, videre & non videre, credere & non credere; estala omnia.

B. Verum in hac caca obedientia fortassis exci-

piendum est peccarum.

B. Verbo excipi potest, re non excipitur: sic enim vel apparet superiori esse peccatum, vel subdito:

fubdito: non superiori, nam supponendus est ille faciendum non injungere peccatum: non subdito, utpote cui jameruti sunt oculi, nec debet ille (si maxime posset) peccatum pronunciare, quod tale superiori non videtur.

A. An ergo liberam relinquis subdito mandata

Superioris examinandi facultatem?

B. Ita, privata quidem discretionis judicio, non eam tamen vagam, sed debitis finibus circumscriptam.

A. Quinam verò isti sunt finos?

B. Hi sunt præcipui: Primo, ut ne id anxiè quis faciat nisi in materia graviori, & ubi de Deus in Verbo suo contrarium præcepisse videatur. Secundo, ut b sobriè & modestè, non petulanter, animoque ad discendum, non ad cavillandum parato, aut detrectet, aut disputet obsequium, Tertio, ut sibi cum examinet, non aliis, dnisi quorum animarum tutelam habet.

2 Att. 5.29. b 2 Sam. 24.3. 1 Sam. 20.31,32. 5 2Cor.

13. 5. d Act. 20.28. Dent. 6.7.

A. Pergamus ad obedientiæ casus in species & primò in statu Occonomico s possintne liberi, vel inito conjugio, vel alio quovis modo è potestate

parentum, ipsis nolentibus, exire?

B. De liberis minorennibus. & nondum per ætatem emancipatis nulla difficultas est. Horum enim conjugia quod attinet, sine parentum confensu peragenda omnino non esse S. Scrip. tum edictis. b tum piorum exemplis abunde demonstravit:

monstravit: quod etiam ad alia vitæ genera per analogiam ex æquo trahendum ratio dictabit; quin & jus naturæ unà cum deivili hoc idem postulat.

a Exod. 22.17. 34.16. Deut. 7. 3. 1 Cor. 7.38. b Gen. 24. & c. 28.2. Jud. 14. 2, 3. c Gen. 34. à v. 8. ad 18. d vid. Instin. Instit. l. 1. tit. de Nuptis.

A. Quid si pater consenserit; mater recusave-

B. Si in cundem consensum slecti non potest mater (debitis & mora & mediis quibuscunque adhibitis) suffecerit mariti consensus, qui est caput mulieris, & penes quem patria potestatis multo potiorem residere partem omnes agnossicunt.

A. Si Parentum utrique tum à liberis (ea qua par est reverentia) tum à communibus amicis sapiùs rogati pertinaciter abnuerint, quid hoc in casu

faciendum censes?

ft

n

e-

n-

ta

1

iè

IS

n

B. Tali conjugio ante mutatam parentum voluntatem omnino abstinendum judico. Dato enim quod hoc prò suo tantum imperio, & mera animi libidine parentes secerint, in eo quidem hi graviter peccant, morosis tamen & iniquioribus obsequium debetur, non secus ac moderatis & bonis. 1 Pet. 2. 18. (Quod enim de servis dicit Apostolus, liberis quoque in præsente casu similiter accommodandum est.)

A. Atque poterunt hoc pacto Parentes nuptins

quascunque liberis suis interdicere, & consequenter

ad cælibatum perpetuum obligare?

B. Non sequitur, quia aliud est non huic nubere, aliud nulli; nec potest anthoritas humana præjudicare divinæ, quæ a peccati remedium instituit conjugium.

a I Cor. 7. 2.

A. Quid tamen (i adhuc perstent in sententia

parentes?

B. Omnino provocandum est ad sententiam Principis (sive supremi magistratus) cujus est provideres ut ita singuli utantur potestate sua, ne quid inde Respublica detrimenti capiat.

A. De liberis emancipatis & majorennibus quid

in præsente negotio statuendum?

B. Debitam semper parentibus exhibendam esse reverentiam, eorum (quoad sieri potest) consiliis auscultando, ubi verò ad maturam ætatem pervenerint, neque amplius pars sunt samiliæ paternæ (idque cum parentum ipsorum consensu) major illis connubiorum libertas concedenda videtur, ita ut invitis etiam parentibus ea possint contrahere, utpote sui jam juris fadi; quod soseph seeit. Gen. 41. 45.

A. De obedientia in statu Oeconomico ista suffecerint, de ea quæ rectoribus Ecclesiasticis debetur nonnulla cap. seq. dicemus. Pergamus ad regimen Civile: & primo, quam habet Princeps in Clerum

potestatem ?

B. Supremam in Terris habet, hocest, inforo

externo, non autem interno.

A. Id amplus explicandum velim.

B. Non in foro interno. utpote cui non sint datæ claves regni cœlorum, sive per Prædicationem verbi, sive per Administrationem Sacramentorum, ceu demum per delinquentium Excommunicationem, aut pœnitentium Absolutionem, aut a alium quemcunque actum pure Eccelesiasticum.

a 2 Chron. 26. 16.

n

A. Qualis autem est ea, quam dixistis, potestas

[uprema in foro externo?.

B. Providendi scilicet, ut quod sui est muneris in religionis negotio a quisque faciat, & b gladio civili in contumaces animadvertendi.

<sup>2</sup> 2 Chron, 19.8. ad finem, & c. 29. 5, 11, 27, 30. & c. 30.5. & c. 31. 2. ad 6. & c. 35. ad 7. videsis Artic. Relig. Anglic. 37. b Ro. 13. 4.

A. Licetne subditis, ullo stimulante prætextu,

arma sumere adversus Principem?

B. Non licer s quia tum a verbo Deis tum piorum omnium exemplis (sub Lege, sub E-vangelio) palam repugnat.

a I Sam. 26.9. Prov. 24.21. Ro. 13. av. 1. ad 5.

A. Que profers exempla piorum sub Lege?

B. Davidis, cui licer Sauli divinitus esset designatus successor, tamen armato illius odio, quamvis maxime immerito, non armis adversis, sed suga, bonitate, patientia obsistendum duxit.

Vid. 1 Sam. à cap. 18. ad cap. 27. pracipue cap. 24.

L 2

A. Nun-

A. Nunquid his habes alia, que adjicias, exem-

plas durante Lege?

B. Imo Prophetarum ad unum omnium, qui pessimorum Regum temporibus vixerunt, e-osque Dei nomine severissime increpantes, nunquam tamen ad rebellionem subditos vel verbo folicitabant.

A. Exempla quanam habes (ub Evangelio?

B. Innumera; ipsius nimirum Christi, dum in Terris versaretur, ejusque Apostolorum, atque adeò omnium priscæ Ecclesiæ Christianorum ad usque tyrannidis Pontificii tempora, qui gravissimis regum suorum persecutionibus miferè vexati, nunquam tamen ad alia quam precum & lacrymarum arma convolarunt; quod nulli non testantur Apologistæ Christiani.

A. Verum illis fortaffe defuit rebellandi non

animus, sed facultas.

B. Imò gravis hæc esset, eáque crassissima, in Heroum istorum pieratem calumnias quam & ratio ipsa, & universæ Ecclesiæ primævæ Historia nullo refellit negotio.

A. Quomodo Rario ?

B. Quia cùm tantus ubique esset Christianorum numerus, ut a omnia implerent loca, (neque tamen eorum multi essent insimi ordinis homunculi) potuissent verisimiliter, modo id ipsis visum suisset, in majorem se libertatem armis asserere.

A Tertul. Apol. 1. 2. c. 37.

A. Nonne verò hoc Tyrannos effet animare ad

cædem innocentium subditorum?

B. Minimè: sed eos atque adeò totam a Divino judicio causam permittere, nec b denegatum nobis gladium arripere.

a 1 Sam. 24. 13. 2 Chron. 24. 22. b Mat. 26. 52.

A. At multis prosperè cessit adversus Principem rebellio

B. Ad tempus fortasse, id justo permittente Deo: sed multo plures in scelerato periere auso; & si minus in hoc seculo, saltem in suturo, Prosperitas stultorum perdet eos. Prov. 1. 32.

## CAP. XVII.

### De Pracepto Sexto.

Mid vetat sextum Præceptum? B. Homicidium quodcunque (in casibus à Deo ipso non exceptis) sive manus, sive acordis, ceu demum o linguæ amarulentæ, & ferocientis ad vindictam; adeóque vim omnem & injuriam, qua corpus lædatur, nedum vita periclitetur.

2 Zech. 7. 10. 1 Joh. 3.15. b Mat. 5. 22.

A. Cum autem injusta effusione sanguinis bumani nihil Deo magis a execrabile, quodque tam crebro, tamb atrocibus Homicida panis denuntiatis interdixerit, qua potissimum aquitate nititur Praceptum?

a Gen. 4. H. Num. 35. 33. b Gen. 9.5,6. Numb. 35. 31, 32.

B. Triplicis tum quod homo fit a Imago Deis tum quisqs cujusqs b caro, nec demum habeat hic orbis vita quicquam humana dignius, quippe cui conditæ res omnes, velut ex officio, famulantur.

a Gen. 9.6. b Eph. 4.25. 2 Sam. 19.12.

A. Cedò casus istos (quos antè insinuasti) à Deo exceptos, in quibus, incolumi hoc pracepto , sanguinem humanum effundere, & vità privare licet.

B. 1. In Judiciis capitalibus, Rom. 13. 44

Att. 25. 11.

2. In bellis ex i justa causa, b legitima authoritate, e nec prava intentione susceptis.

a 1 Reg. 20.7. b Deut. 7.16. Mat. 26. 52. c 2 Reg. 10. 16. collat. cum Hof. 1. 4.

3. In necessaria vitæ suæ defensione à sicario aliquo derepente impetitæ, & ubi nulla est essugii, nedum magistratus adeundi, copia. Siquidem unicuique vita sua potior esse debet alieni Hominis & privation esimque contra sas & jura aperta vi involantis: inde & interpretative sibi Minister est Justitiæ; non ad vindicandum, sed ad se desendendum.

A. Id certè lex nature suggerit; sed Christia. nis bellare nesas videtur ex præteptis Evangelicis de Mansuetudine, Tolerantia, animoque à vindicta maximè alieno. Mat. 5. à comm. 38. ad 45.

B. Ad privatam ista vindictam primario referenda non obscurum est. Cæterum & publicam prohibent in bellis de rebus minutioribus, aut ubi citra venæ incisionem sanari res porest. Imo detestatur Evangelium (quam quod maxime) bellandi ardorem istum & rabiem prorsus belluinam, qua Superbiæ, Ambitionis, Avaritiæ stimulis concitati præcipites aguntur nimium multi, professione quidem Christiani, reipsa sanctissimi nominis Propudia.

A. Non itaque vetat Euangelium Bella sim-

pliciter?

us

r--

n.

1-

16-

772

1 -

ur

5.

73

ic

ui

r.

eo

i-

1.

n

B. Minime, imò professionem militarem tacitè

tacitè probat Baptista, præco & prodromus illucescentis jam Evangelii, Luc. 3.14. & incassum aliàs gladium gereret Magistratus, quo subditos tutetur, & hostes coerceat; imò cum bella Juris sint naturalis ad propulsationem publicæ injuriæ, non Ceremonialis Judaici, in Evangelio vetari non possunt,

A. Licetne vero bellum Fidei Christiana oforibus

inferre ad fidem inter eos disseminandam?

B. Quin istam potius sementem messis sidei poscit Pontisica, nos nullam talem habemus consuetudinem, neque Ecclesia Dei; qua scilicet edocta sunt à Christo, & Apostolis, Militia sua tela non esse carnalia. 2. Cor. 10. 4.

A. An saltem possit Princeps in subditos Hæ-

reticos gladio animadvertere?

B. Si aut a Blasphemos, aut b Seductores apertos & obst natos (Legibus & paci Publicæ immicos) potest: cætera pœnis capitalibus in Religionis negotio prorsus abstinendum censeo; nimirum clementiæ & lenitati Evangelicæ minus consentaneis. a Levit. 24. 16. quæ lex peregrinum attingit, haud secus ac indigenam, & consequenter Christianum, b Rom. 13. 4.

A. Quid autem de Duellis spontaneis, inter pri-

vatos suopte impetu snsceptis, statuendum?

B. Quanquam istis, veluti tesseris, ex levi qualiber occasiuncula passim luditur (quæ deplorata est Hominum Superbia, & cæca vindictæ eupiditus) nulla tamen singi potest vel occasio gravissima

um

05

ris

u-

re-

us

lei

u-

æ

on

e.

12-

e-

3

i-

é\_ &

2-

vi

io

la

gravissima, unde lege aliqua aut divina aut hua mana, naturali vel positiva, (Civili vel Canonica) fortes isti viri Desensionem moris aut sacti sui idoneam adornent.

A. Sed durum est injurids pati, & contumelias.

B. Imò pulchrum est patiendo (quod Christianum decet) triumphandas a superare; nec tamen parti desunt offensæ leges: utcunque bad dura, sed eadem b suavissima, vocat Evangelium homines Christianos, & cœlestis gloriæ candidatos: Durius est cum Legibus non humanis modò, sed Divinis, Duello dimicare; durius in Gehennam detrudi, quàm stulto afactui non obtemperare. Imò horrenda planè res est, Christiani quenquam nominis ultrò adire discrimen cum apertissimo legis Christianæ fastidio, in quo si animam afflaverit, nulla unquam ei vera Theologia d spem salutis reliquit.

a Pro. 20.3. Rom. 12.21. b Mat. 5. 20,46,47. &c.

10.37,38. ° Tit. 3.3. d Luc. 19.27.

A. An demiem 'Autonesias ( sive cædem sui

voluntariam) Praceptum hoc interdicit ?

B. Prorsus, quia in confesso proximi vetatur Homicidium, & Amor sui illius est a norma qui debetur alteri; imò peccatum hoc esset maximè inimicum naturæ, cum nemo unquam (teste b Apostolo) odit carnem suam; Adde neminem vitæ suæ esse dominum, c neque cum nupta corpori anima agendum, quemadmodum duræ M

qualibet arrepta, libellum repudii dabant.

a Mat. 19. 19. b Eph. 5. 29. c Gen. 9. 5.

A. Qui vero in Fidelium Albo a recensetur Samfon hoc fecit.

\* Heb. 11. 32. b Jud. 16.

B. Fecit quidem, nec fortasse sine culpa, cujus ei gratiam secit misericors Deus; sed admossous nostris exemplum istud singulare perparum aut nibil proderit.

A. Quid eta vero?

B. 1. Quia Samsoni animus non erat seipsum interimere, nisi hoc solum consilio (quod aliter medio quovis adhibito naturali & ordinario esfectum non iri probè intellexit) ur plurimos Hostes Ecclesia Dei insensissimos sua solius vita pretio è medio tolleret, eadémque opera Patria, Populisque suis, arumnarum Dux populi interspirationem daret.

Quin 2° Si vir sanctus ille non erat humananitus deceptus, sed latenter à Deo jussus (quod statuit B. a Augustinus, & certe præmissa ad Deum b precatio subindicare videatur) actum erir de omni Patrocinio tam atroci aumobion flagitio

ab exemplo Samfonis accersendo.

a De Civit. Dei, 1.1.c. 21. b Jud. 16. 28.

3°. Ceu Gloriæ Divinæ zelo folo accenfus, ejúsque Spiritu per omnia monitus mortem istam sibi consciverit, ceu aliquid ei Humanæ fragilitatis obrepserit, in neutro imitandum constat constat; non in illo, quia factum erat extraordinarium, nedum in isto, quia vitiosum.

A. Quid ergo existimandum de Aumooria ista nautică, quas ne deveniat navis in potestatem hostium, eum ultro séque ipsos exitio devovent.

B. Si navis istius prora & puppis esset salus Reip. non omni colore factum careret: sed cum res ita nunquam se habuit, nec verisimiliter habitura sit, nulla prorsus Authoritate Divina, nulla Ratione talia nituntur exempla.

A. Quidni Ratione?

ıfa

m-

a,

ed

r-

m

er

f-

ÓS

æ

a-

ıli

7-

d

it

0

B. Primò, quia vita humana pluris est, quàm quæ gloriolæ mundanæ litari debeat, nulla tan-

tam jacturam cogente necessitate.

Secundo, Nihil inde damni accrescit hostibus, cessat tantummodo lucrum; & se perdere ne quid lucelli capiat hostis, idque sine ullo ejus detrimento, insolentem sapit Logicam, & mi-

ram planè Theologiam.

Tertio, Providentiæ Divinæ plurimum hoc pacto derogatur, quæ aut navem dedititiam (idq; citra miraculum) possit dominis integram ante restituere quam ad oram hostilem captiva applicuerit, aut aliunde damnum sacilè resarcire, quorum certè prius illud de amissa vita sperandum non est.

A. Quid ergo in summa de au rophous istis & consimilibus statuendum?

Christiani, non esse ludendum cum ipsorum vi-M 2 tis, Domino, & tremendo Judici, tanquam ab Oeconomis, ratio severa admodum sit olim reddenda.

B. Eum ea vitæ caducæ & mox in nihilum abituræ habenda sit ratio, multò magis immortalium Animarum, quæ pretio quovis mundano æstimari

nequeunt. Mat. 16. 26.

B. Omnino, proinde quod ad Animas alienas attinet, hoc maxime Superiorum interest, a Magistratus intelligo, b Patres-familias, Præfettos, & Tutores literariæ Juventutis, &c. præcipue verò e Pastores Ecclesiæ, quorum peculiare munus est cura Animarum.

a Pf. 34.11. 2 Chr. 29.30. & 34. 6 Gen. 18.19. Jost. 24.15. c Ezek. cap. 33.7,8.

A. Quid verò de privatorum hominum correptione quam vocant fraterna statuendum, (nam ad

hoc praceptum vulgo reducitur?)

B. Charitatis id esse medicinam Animabus valde salutarem, cum in a lege, tum in b Evangelio præscriptam; sed quæ hinc fratrum vel turpi incuria, vel prava animi timiditate, illinc sæderato quasi malarum cupiditatum complexu, atque adeò reprhensionis impatientia, & fastidio, passim serè (proh dolor) exolevir.

a Lev. 19. 17. b Luc. 17. 3. Col. 3. 16.

A. Quomado adhiberi debet reprehensio Christiana?

B. 10. Ex nota tantum aut prorsus a verisimili (eaque b graviori) plerumque culpa, e non autem autem in Delatorum rumusculis fundata.

- Hinc in Hannam graviter peccavit Eli. 1 Sam. 1. 14. & in Johan cognati. b Is. 29.21. c Eccles. 7.21. Prov. 26. 20.
- 20. Prudenter, servata a temporis, aliarumque circumstantiarum commoditate, nè fortè medicina in venenum facessat. Hinc non sunt temerè dui nobis dignitate multum antestant monendi, cumque id postulare videtur necessitas, non sine debito e modestia temperamento.

a Pro. 15.23. b fob. 34.18. 1 Tim. 5.1, c 1 Sam.

25.23, 24.

10

a.

hi-

m

ri

eł,

2-

2-

S

A. Quid si peccanti animus (puta, bile, aut vino)

effervescat?

B. Expectandum potius dum ad se redeat, בירות ביום, b ad auram diei, sedatis nimirum affectibus, & ad reprehensionem soliciùs imbibendam magis compositis.

a I Sam. 25. 37. b Gen. 3. 8.

A. Perge ad Cautelas reliquas.

B. Præcipuæ sunt, ut nullum Corripiens sibi finem, nisi a animæ liberandæ, bædisicationis, & medelæ Fratris proponat, quem itaq; cum debita lenitate & misericordia tractabit, memor tamen non e morbo parcendum, sed ægro.

a Ezek. 33.9. b Mat. 18.15. Gal. 6. 1. c Tit. 1.13.

A. Correptum more Christiano quid decet?

B. a Humilitas, b Gratitudo Deo pariter ac Hominibus, vitæq; emendatio.

a 2 Sam. 12. 13. b 1 Sam. 25. 32, 33. Pfal. 141. 5. 6 Neb. 5. 12. Prov. 29. 1.

## CAP. XVIII.

De Pracepto Septimo.

A. Quid vetat Praceptum septimum?

B. Scortationem, arque adeo quamvis immunditiem libidinosam, corpore, vel mente sola perpetratam, & quoscunque lascivia aut fomites, aut incentiva.

A. Quid autem affirmate pracipit?

B. Ut Castitarem omnem & Continentiam corporis, animique, diligenter excolamus. 1 Thes. 4. 4.

A. Quomodo dividi folet Scortatio?

B. In fimplicem, & compositam: illa est foluti cum soluta; (& usitatò dicitur Fornicatio) hæc conjugati cum conjugata, aut si conjugatus ipse scortatur, cum soluta; & vulgo nuncupatur Adulterium.

A. Quid sibi volunt qui simplicem fornicationem vix (aut ne vix quidem) concedunt ab hac lege damnatam, neque propriè dici peccatum?

B. Cogitationes Animorum (ferutatori omnium)
Deo judicandas relinquimus: interim certifimum est Fornicationem omnem Præcepto septimo aperta fronte contradicere, nec quiequam
Doctrinæ Evangelicæ, velut indicto ei per præconem Bello, magis adversaria.

A. Cur boc Evangelio tam inimicum fatuit?

B. Quia tantum abest quæ sanctissima est illius indoles) Evangelium, ut sornicatori ipsi

fucum paret meretricium, ut contra illius fœditatem præ cæteris ferè criminibus studiosè exaggeret, & nativis coloribus graphicè depingat. 1 Cor. 6. v. 15. ad 20.

A, Sin ea sit hujus criminis turpitudo, cur itaq; à Concilio Hierosolymitano (in a Spiritu Sancto legitime, & verê congregato) pari cum b rebus adiaphoris jugo copulatur?

a Act. 15.28. b v. 29.

vis

ite

lut

m

us.

uti

ec

fe

ur

0-

ac

2)

i.

1-

n

2-

B. Quia Gentes resolaum, in quorum gratiam coactum est, & ad quos literas istas Decretorias dedit Concilium, ante factam professionem Evangelii, sornicationem in minimis ponebant, (ut notum est erudiris, quod etiam satis constare videtur ex 1 Thess. 4. 3, 4. 5.) Hinc itaque ne Christianismum professis in castissima Religionis opprobrium harerent veteris contagia morbi, de re olim ab eis pro levi habita, sed turpissimo quoad veritatem crimine, districtè monendos oportuit. Confer Apoc. 2.14.

A. Quid itaque censendum est de Concubinis

& Polygamia Judaorum fidelium sub lege?

B. Quæstio de Concubinis in cardine Polygamiæ vertitur; erant enim Concubinæ non Scorta, sed a Uxores, quanquam secundariæ, per desponsationem ductæ, etsi non per scriptam dotem, & uxori primariæ quodammodo b obnoxiæ.

A Len. 16.3, & c. 30. 4, 9. b Gen. 16.9.

A. Cum in difficili admodum & lubrico verja-

tur Polygamia Patriarcharum sub lege (quam tamen Deus nec punivit unquam, nec liquido reprehendit Suffecerit in præsentia quærere utrum possit

illa excusari sub Evangelia?

B. Non potest; Primò, ex lege Apostolica, quæ statuit, ut unusquisque vir suam uxorem habeat, & proprium virum (Apistov) quæq; fæmina, 1 Cor. 7. 2. ubi numerus fingularis utrifq; adhibitus (adjecta Emphasi [ + do isior ] quæ indubie ad partem utramq; attinet) Polygamiam ab Ecclesia Christiana prorsus eliminare videatur.

20. Inter laudabilis Episcopi a characteres iste ponitur, quod sit unius uxoris vir. Ejus autem (utpote Pastoris) exemplum toti fine du.

bio b gregi imitandum proponirur.

a I Tim. 3.2. b Phil. 3. 17.

30. Concessa Christianis Polygamiæ copia, tum una uxore dimissa tutò quis poterit (extra crimen adulterii) alteram ducere, at consequens ex a ore ipfius Christi interdictum constat : ergo & antecedens. a Mat. 19.9.

A. Quid fi loco B. Pauli, viz. I Tim. 3. 2. fe-

cunaæ tantum prohibentur nuptiæ?

B. Indulta quidem Polygamia nil opus erit (cundis nuptiis: neque istas ulli prohibet Evan. gelium, cum eadem possir esse ratio secundas conficiendi quæ primas, vitandum scil. ustionis periculum. 1 Cor. 7. 9.

A. Licétne uxoris demortuæ sororem in matri-

monium accipere?

B. Nequaquam, nam misso quòd legibus quibuscunq; Christianis, quà civilibus, quà canonicis, ei constantissime obnuncietur, legi repugnat Divinæ, quæ dicit, Nuditatem non deteges uxoris fratris tui, Lev. 18. 16. & 20. 21. Parium verò par est ratio.

A. Scil. vir non ducet uxorem fratris, ergo neqs fæmina in matrimonio habebit maritum fororis. Sed quid nostrà Christianorum interest ista lex Le.

vitici ?

z-

1-

ı,

B. Quantum sanè ipsius populi Judaici, ex perpetuo Theologorum consensu. Imò suffragatur ratio, quia in gentibus illis internecioni devotis, praxin contrariam aversatus est Deus, & severissimè ultus. Lev. 18. à comm. 24. ad sin. cap. coll. cum initio v. 3. & pracipuè cum c. 20. v. 11. ad 24.

A. Certe quod ipsis gentibus interdictum est, Christianis minime licere, nullus ibit insicias. Legi tamen supra memorata dissentire videtur altera, Deut. 25.5. ubi fratris desuncti uxorem in matrimonium ducere non modo permissum est, sed

præscriptum, v.9.

B. 1°. Id nunquam permissum est simplieiter, fed in certo casu.v.g. si improles è vivis excesserat Frater (ut constat ex citato) ad vitandum scilicet hæreditatum a consusionem.

2 Num. 27. ab initio ad v. 12. & Deut. 25. 5, 9.

2°. Exceptio non tollit sed firmat regulam in non exceptis. Supremo visum est Legislatori in N isto isto casu cum vetere populo suo dispensare, quod in aliis non fecit.

A. De Primorum quas vocant consobrinorum

nuptiis, quid ex lege Divina eruendum?

B. 1°. Eas non diserte neque ex consequen.

tia evidente aut necessaria prohiberi. At

2°. Cum in veritorum graduum Orco a proximè consistant, tutius & b à apicela pietatis Christianæ multò dignius videtur ab istis in solidum abstinere.

a Lev. 20. 20. b I Thef. 5. 22.

A. Quid itaque sibi volunt, qui in Gradibus prohibitis Dispensationes (vel millenas in die, si adsint mercatores) promptissime nundinantur?

B. Insignem certe faciunt majestati Divinæ contumeliam, illius voluntatem suæ ipsorum libidini, quæstuique, turpiter & sacrilege manci-

pando.

A. Sed fortasse leges ista de Connubiis Judaica Judiciales erant & Positiva, istique Populo peculiares, proinde in Ecclesia Christiana aut emoriua,

aut saltem dispensabiles.

B. Imo hypothesin istam paulo ante ab imis subruimus, ubi palam secimus prædictas leges Gentium quoq; prosanarum suisse obligatorias, cujusmodi lex Hebræorum judicialis nulla erat, cum minime data sit Gentibus.

A. Quid proxime de Repudiis & Divortiis

dicendum &

B. Repudia propriè sunt Matrimonii per spon-

Sponfalia tantum inchoati, Divortia confummati, quorum hoc infigne discrimen est, quod semper potuerint Repudia fieri fine macula, modò cum debita solennitate, & ex causa valde gravi non ante sponsalia per repudiantem deprehensa; quod secus habet n Divortiis, (saltem christianis,) & perfecto Matrimonio, nisi in casu unico Adulterii.

A. Licuitne Judais uxores dimittere pro arbi-

trio, vel ob caus am quamlibet leviorem?

n

B. a Non liquit, etfib permissum hoc eis fuerat ob duritiem cordis, cum nullam hujusmodi Divortiis aut irrogare panam, aut denunciare Deo placuit.

a Mat. 19.8. Mal. 2. 14. &c. b Mat. ubi Suprá.

A. Sed locus ifte Mal. 2. 14. ab aliis alias exponitur, ad permissionem usque Divortiorum approbatoriam.

B. Ita, quin fortaffe non fatis attendentibus ad verba aut scopum Textus; multum enim abesse videtur à loci fententia ut confirmatum eat injusta illa & temeraria Judæorum divortia. Quippe persidiam maritorum ibi graviter perstringit, & uxorem vocat sociam, eamq; fæderalem mariti, & consequenter haud temerè, imò nisi in causa Adulterii, nulla lege Evangelica dimittendam.

A. Uxores vero adultera non dimittenda, nifi

prorsus è vivis, erant. Lev. 20.10.

B. Certe, si accusarent mariti, quod indubie illorum arbitrio permittebatur. Joh. 8, 11. N 2

A. Nun-

A. Nunquid eadem est uxoris potestas in maritum adulterum? ita enim videtur, Mar. 10.12. 3 in lege 2 Civili par ferè utriusque ratio. 2 C. 5. 17. 8.

B. Vxor sub potestate viri est, tanquam a capitis, neq; potest à Dominium exercere in virum. Locus autem ex Evangelio nihil habet, unde colligatur id soeminæ licere (quippe semper obstabit diversissima uxoris & mariti conditio e divinitus præscripta) sed ex hypothesi, quod maritum voluntariò deserit, Adulterii manisestam pronuntiat.

a I Cor. 11. 3. b I Tim. 2. 12. c Gen. 3.16.

Interim haud negandum leges humanas in tali casu uxoribus quoque posse succurrere, quod fecit Lex Imperatoria. v. Legem modo citat.

A. Superest ut de rebus illis qua libidinis & impudicitia in hoc pracepto vetita plurimis videntur Administra (quales sunt pracipuè Saltationes & Chorea publica (uti solent exerceri) Ludi Theatrales, & id genus alia) paucis quid tibi vide-

atur exponas.

B. Longum est ad ista punctim responderes ob immensam circumstantiarum varietatem: sed cum gravissimis nunc dierum, (imò & antiquitus) scatere soleat corruptelis ejusmodi ludicrorum usus (in quæ Patres Ecclesiæ antiquiores eo nomine vehementiùs detonarunt) poterit Christianus quisque tantisper ab eis abstineres dum mendis & sæditatibus suis fælice aliqua manu repurgentur.

CAP.

### CAP. XIX.

De Pracepto Octavo.

A. Quid est furtum quod prohibetur in Pracepto octavo.

B. Est contrectatio rei alienæ, invito Do-

A. Quotuplex eft?

um

ege

is,

us

ur

li-

us

n-

t.

li

d

5

B. Varie dividitur: nos tantum quæ nostri sunt instituti delibamus. 1. Itaq; ratione modi, vel est apertum, quod dicitur Latrocinium, vel occultum, & specialiter appellatur Furtum; utrumque rursus vel est directum, vel indirectum.

A. De Latrocinio directo non est dubitandi lo-

cus, ad indirectum verò quanam referenda?

B. a Bella injusta, (quatenus bona & facultates, non vitam alienam, petunt) b empta, constuprataque judicia, e serreus erga tenuiores locupletum animus, & nimium contracta manus, Patronorum in clientes, & d Potentiorum in debiliores immanitas, rigor, & rapinæ, sacrilegium, e Detentio notoria Decimarum, & f patrimonii Ecclesiastici contra Fas & Jura (vel in Toto, vel in Parte) & istis consimilia plurima.

a I Reg. 20. 3,5,6,10. b Am. 5.12. c Deut. 15.7,8. collat. cum Prov. 3. 27. d If. 3.14, 15. & 6.5.7. Mal. 3. 8, 9. f Att. 5.3, 4.

A. Que autem sub furto indirecto continentur?

B. a Simonia, Contractus in Civilibus quicunque

cunque b mala fide instituti, atque adeo insidiosa quævis rei alienæ Piscatura.

<sup>2</sup> Mat. 21. 12. (huc enim locus iste à veteribus passim accommodatur.) <sup>b</sup> Mic. 6,10,11,12. 1 Th. 4.6.

A. Quin primo dispiciendum videtur, utrum Proprietas ista (quæ Meum & Tuum vulgo dicitur) vel potius Bonorum Communitas apud

Christianos obtinere debeat.

B. Recte mones, alioqui furtum Nomen erit, præterea nihil; etenim sublata Proprietate Furtum tollitur. Verum cum ista Communitas non sit nisis somnium Anabaptisticum ab Ethnico Platone mutuum, non est quod multum morari nos debeat.

A. Paucioribus itaque revincatur.

- B. Hoc magna quidem ex parte jampridem fecit Aristoteles in Politicis. Ad Anabaptistas dicimus.
- 1. Hinc integrum eliminari Praceptum ex Decalogo, saltem inter Christianos, quorum omnia secundum ipsos (illorum certe Patres) debent esse communia.
- 2. Hinc omnem quoque frangi industriam, & turpi ignaviæ, adeoque virtutis Heroicæ omnis a fastidio latam aperiri senestram.

a Mal. 1. 10. 1 Tim. 5. 17, 18.

3. Tolli quoque Liberalitatem in egenos, toties, idque tam sollicite in Scripturis commendatam; & verbo, omnia in Chaos antiquum relabi. A. Aiunt verò Communitatem suam invaluisse temporibus optimis Apostolorum. quidni & nostris obtineat?

B. 1. Apud aliquam Ecclesiæ partem, Fideles scilicet Hierosolymitanos, Act. 2. 44. non verò apud totam Ecclesiam, quippe legimus nonnullis suas suisse proprias & privatas Domos, uti Maria matri Johannis, Act. 12.12. imò & S. Petro, Mat. 8. 14.

2. Communitas erat pure voluntaria, nullo cogente Præcepto Divino, a Decreto nullo A-

postolico.

m

S

0

a AEt. 5.4.

3. Bonorum Communitatem, quali utebantur tunc temporis nonnulli Christiani, cateris paribus, & hodie usurpari posse concedimus, i. e. si eadem per omnia Temporum esset & Circumstantiarum ratio. Interim à casibus singularibus ad ordinarios turpissime arguitur.

A. Sed rerum omnium Proprietas fundari videtur in gratia, neque confequenter jus ullum infidelibus esse in iis quæ possident. Omnia vestra sunt (inquit Apostolus) vos autem Christi. I Cor. 3.

22, 23.

B. Non ibi loquitur Apost. de Proprietate temporali, sed Benesicio spirituali. Omnia Fidelium sunt, i.e. illorum spirituali commodo per gratiam subserviunt. Adde quod dicatur Deus Terram dedisse Filius Hominum (indefinité) non autem solis Fidelibus, qui quidem ista phrasi

tarissime indigitantur, b Infideles sæpe.

Pf. 115.16. conf. Dent. 2. 5. cum Ezek. 29. 9. Dan. 4. 17. 6 Gen. 6. 2. & c. 11. 5. Pf. 4.2. &c.

A. Quid censes de Sacrilegio?

B. Horrendum esse, si quod aliud Furti genus, Deo ipsi quod a peculiariter, (non modo tantum generali) suum est, abripiens. Suum autem est quod publico ejus cultui & ministris Ecclesiasticis separatum dicatur.

a Num. 18. 20, 21. Mal. 3. 8, 9. b Pf. 24. 1.

A. Non ergo licet alienare Fundos, & Bona

Ecclesiastica?

B. Ab hoc vel illo clerico (si demerebitur) ad alium clericum magis idoneum licet, quia sic semper sunt Dei, quod modò diximus, i.e. illorum qui solenni ejus ministerio in Sacris ad id specialiter separati vacant: ad alios non licet, nisi de consensu manisesto ipsius Dei, quia sic quod suum est aliorsum vi sacrilega raptatur. Huc minimè pertinent monasteriorum superiore seculo abolitorum proventus, quos non ministerio Ecclesiastico, sed rei porius Eleemosynaria, aut ad minimum Literaria sepositos, ad usus consimiles à Principe inslecti nil vetat.

A. Sed durum Os Sacrilegii à multis integrum

deglutitur.

B. Ita, quia plenum medullæ; quin malè ut plurimum in ventriculo coqui nimis multæ docent Historiæ. Huc accommodari poterit Job 20. 15.

A. Quid

A. Quid ergo faciendum iis quos iste casus aspi-

B. Quid aliud, nisi ut mature reddantur Deo quæ sunt Deis quod ut cum minimo siat possessiorum dispendio, legum est Christianarum ex postfacto (& in secunda quasi Tabula) cum primis providere. Mal. 3. à v, 8. ad 13.

A. Hac optare quidem pietatis est; sperare, singularis anima sidentia. Quod impossibile tamen apud Homines, Deo possibile. Sed an idem de Decimis dolo malo surreptis, aut aperta vi expilatis.

Sentiendum?

d

d

B. Prorsus, idq; ex abundanti, lege scilicet Humana, eáque omnium constantissima (ex quo primum facta est Ecclesiæ Decimarum donatio) corroboratis, & in contractibus nunquam non Ecclesiæ reservatis.

A. Numitaque solo nititur Humano Jure De-

cimarum folutio?

B. Equidem si folo, bonorum est civium parere legibus, quarum communi beneficio quod suum est sibi habent: nam hic quoque qui sciens volens offendit in uno, reus tenetur omnium.

A. Sed de Jure Divino Evangelico quid dicen-

dum?

B. Præmisso, quod aliud sit Decimarum separatio, aliud separatarum solutio, & quod tantum de posteriore quæritur, intrepide statuendum Decimas istas en hypothesi, i. e. ubi semel Deo dicata suerint, juris esse Divini, & nisi jure iuo

ce-

cedente Deo, a prorsus immutabilis; neque enim potest jus (inferius) humanum præjudicare (superiori) divino. Quid, quod Evangelium nullibi Decimas abrogaverit, etiam bante legem solutas, quin potius oblique communiat?

a Alt. 5. 4. b Gen. 14. 20. &c. 28. 22. c 1 Cor. 9. à v. 9. ad 15.

A. Perge ad Simoniam, quam Furti speciem

Superius enumerasti.

B. Ea quam hic præcipuè attingimus, est Datio vel Acceptio pecuniæ aut emolumenti cu-juscunque Temporalis ob jus aliquod aut Beneficium spirituale, ceu purè Ecclesiasticum,

A. Unde id nominis contraxit?

B. A Simone illo mago, qui Spiritum Sanctum (i. e. illius dona) pretio emere cupiebat Act. 8.

A. Sed videtur Simonia, quam nunc vocamus, à prima illa permultum distare, cum certum sit aeis possa, sive dona spiritualia, que affectabat Simon, neque de Jure neque de Facto redimenda, Spiritu Sancto pro s suo unius arbitrio cuncta gratis dispensante (quo magis execrandum Simonis Crimen;) secus habet in Senesiciis, & rebus Ecclesiasticis, ad quarum collationem Human voluntatis consensus requiritur.

a I Cor. 12. 11.

B. Discrimen esse haud obscurum faremur; neque tamen Simoniam hodiernam ad primævam vam illam sat commodè revocari posse dubita-

A. Profer rationem.

ue di-

ge-

n-

n-

9.

m

ft

u-

1-

at

ît

-

S

B. De Clericis ministerio sacro (si qui sint minus idonei, i. e. non sufficienter, ut voce utar Apostolica,) sidualizas, in expedito res est. Cum enim ad id muneris rite abeundum antecedenter necessaria sint (idq; debita proportione) dona spiritualia & virtutes, a quà practica, quà speculativa, qualésque auro statim argentóque emi, ubi illis opus est, non posse constat, (magis quàm dona ipsa miraculorum sacis liquet apud talem simoniacè promovendum pecuniam suam donorum spiritualium instar obtinere, cum illà impetrare satagit, impetrátque, quod istis tantummodo debetur.

a 1 7im. 3.

A. Certè hac eadem specie videtur, licèt non gradu, cum pradicta Magi Simonia. Quid verò si Clerici catera sint idonei?

B. Casus semper excipio raros admodum & singulares: Cum verò illi quoque rem sa. cram, viz. Curam Animarum, qua citra opem Sp. Sancti specialem pro muneris dignitate, defungi nequeunt, obtorto collo (i. e. mercede data) sibi trahere nihil vereantur, ad Simoniæ propriè dicare Prædicamentum reductive illud pertinere dubitandum non est. Mitto quæ ab Ecclesiæ Patribus & Conciliis passim esfulminantur in Simoniam, qualis post ipsum Simonem ad hodi-

diernum usque diem extitit. Unum hoc indicare, liceat, adversus Simoniacum, quemvis, etsi a mazime infantem admitti, b sicut in criminelessa Majestatis, eumque e Hæreticis annumeratum.

Decret. 5. 3. cap. Tanta. b 15.3. Sane. c 1.1. cap.

Presbyter.

A. Interim quid de Patronis Simoniacis di-

B. Quod veritatis est, eos Festes esse Ecclersia, sui amantes, Animarum osores, profligantes Conscientiam, ut ex ipso Dei Fisco depeculentur pecuniam: nec Christiana Reipublica quicquam serà magis interesse, quam ut quos non regit metus Numinis, coerceat authoritas Magistratus; eadem saltem juramenti Religione adversus Simoniam teneri, qua Clericus.

A. Instabunt tamen se dignos promoveres item

saltem à Superioribus judicatos.

B. Quasi vero ignorent ipsi dignos non esse Homines perjuros, quique non per januam intrant Canonicam, sed, ut Jupiter iste Poeticus, imbre Aureo per tegulas delabuntur.

A. Multi quoque Usuram, quæ est Acceptio pecuniæ à Debitore supra sortem, Furti hujus

indirecti postulant.

B. Ut quod res est sateamur, male semper audivit antiquitus, in orbe non solum Christianos verum etiam Ethnico & Insideli.

A. Nunquid ergo illicitum putas?

B. Non est hoc temere & simpliciter affirman-

re

a --

a-

ep.

i-

25

1-

B

S

)-

n

dum, & multa poscit (quæ Enchiridit angustiis includi haud facilè sustinebunt) accurata talis controversiæ ventilatio. Nam 1° distingui solet usura in compensatoriam, & lucratoriam: compensatio autem 2x est, aquitatis scil. & grantudinis illa, qua Creditori damnum (si quod acciderit) grave & improvisum ex creditæ pecuniæ carentia à Debitore ultro resarcitur; ista, cum Debitor, nullà pastione interposità, minis nullis, vi nullà impellente, sucri sui particulam aliquam Creditori delibandam dono porrigit; quarum neutra (vel ex hujus parte, vel illius) Christianæ legi adversatur, ut è comparatorum legibus arguere licebit, ex Luc. 6. 33.

A. Cum hoc Usuræ genus simpliciter voluntarium esse constat, de eo nullus, ut puto scrupulus hæreri poterit, Quid vero de lucratoria illà, & satta

legibus humanis necessarià, arbitrandum?

B. Leges quidem eam tolerantes (Anglicanas nostras potissimum loquor) minime damnan, das, cum id ob Christianæ charitatis desectum quodammodo invitæ saciant, ipsamque interim usuram probris insectentur gravissimis, ut legi Evangelicæ parum conformem: nec sane tam tolerare videntur quam pudesacere, & malum, (alioqui serox & indomitum) sinibus utcunque certis continere. v. Stat. 37. Hen. 8. c. 9. 5 5 6 Ed. 6. c. 20. (quæ quidem lex. etsi nunc antiquata, omnem simpliciter usuram severissime damnavit,) 13 Eliz. c. 8. 21 Jac. 17. ad calcem, ubi

ubi clausula quadam occurrit exceptoria notatu non

indigna.

A. Judais quidem fanerare Frattibus omnino interdictum constat, sed an Christianis lege Evangelica, res in ambiguo posita videtur.

a Deut. 23. 19, 20.

B. Multi tamen à Christo prohibitum statuunt, Luc. 6.35. [ danisten und de de la charitas, un Fratribus mutuum daretur sine senore, indignum prorsus existimant Evangelio aureum illud Charitatis laxare vinculum; Evangelio, inquam, cui à fronte præsulget Adamantis cuspide, Servatoris sanguine, insculpta vox a propria, CHARITAS. a Joh. 13.35.

A. Sed Ædium, Fundorum (& similium) locatio nunquam male hactenus audivit, cur itaque

Suspecta redderetur pecuniæ fæneratio?

B. Quod illa nullibi, nunquam fuerit reprehensahæc omni avo & loco, satis indicat (vel ipso
generis humani sensu) minime parem utriusquationem; nec fortasse ita tenebris involutum est
discrimen, quin posser (modò ponerentur prajudicia) in lucem vindicari. Sed de hoc, Ohe,
jam satis est. Liceat modo coronidis vice hoc
unum monere, In dubir sequenda tutiora: certissimum est, non senerantem non peccare, an xquè hoc certum de senerante tucits suo per me
quisque suffragio & sensu fruatur.

A. Hoc itaque miffo, in contractibus ordinariis

que regula generales, ut Furtum vitetur, obser-

B. Prima, Ut justa sint pondera, & mensuræ. Lev. 19. 36. Am. 8. 5.

Secunda, Ut proba, & utilia sint mercimonia, emptorisque pretio proportionata. Am. 8.6.

Tertia, Ut Emproribus, si quid in istis (aut alio quovis mercaturæ nomine) peccatum su-erit, re cognità, damnum præstetur. Luc. 19. 8. Contrahentes autem in omnibus regat (ubi loquitur) Scriptura, ubi tacet, propria Conscientia, optimorum & prudentissimorum consiliis adjuta; memores Hominum dolo malo in requalibet erga quosvis utentium, ultorem esse Deum. 1 Thes. 4. 6.

CAP.

#### CAP. XX.

## De Pracepto Nono.

A. Quid Nonum vetat Praceptum?

B. Mendacia, falsisque Criminationibus,

& Calumniis alicujus vitam, nomen, aut fortunas
impetere.

A. Quid pracipit?

B. Ut in asserenda veritate ista omnia, que ad licet, unicuique sarta tecta præstentur.

A. Num itaque Proximi nomine in Pracepto

qvemvis intelligendum putas?

B. Sic, Domino ipso exponente, Luc. 10. à vers. 27. ad 38. Cum enim Amor proximi, secundæ legis Tabulæ vim omnem contineat (ut ib. v. 27. & alibi) nec ulli prorsus mortalium facienda sit injuria. Proximum istum unumquemque indigitare necesse est.

A. Quid est mendacium ?

B. Est rei falsæ significatio quævis cum vo-

A. Quotuplex eft?

B. Triplex: Perniciosum, cujus finis est prokimi damnum; Officiosum, quod in illus bonum dirigitur; & Jocosum, quod ejus dem voluptatem & delectationem primario respicit.

A. Ecquid horum licere nullum arbitraris?

B. Certè nullum probatur in verbo Dei, quin potius contra mendacium in genere illustria ex-

tant

tant a edicta, b severissimis sanctionibus mu-

a Lev. 19. 11. Col. 3. 9. b Pf. 5. 6. Apoc. 21. 27.

A. De mendacio Pernicioso nulla lis est quin mazime a exosum sit Deo, & detestandum Hominibus, quippe quod in jura Charitatis perinde ac veritatis malignè invadit.

a Pf. 52. 3,4,5. & Pfal. 120. 3, 4. Prov. 6. 9.19.

B. Verum multi non idem sentiunt de mendacio Officioso. & Jocoso; neque distitendum est ista virtutes serè videri posse, ubi cum illo vitii monstro conseruntur; non posse tamen in totum excusari, nec ullius mendacii praxin Homini Christiano convenire asserendum.

A. Fac initium à mendacio Jocofo.

B. Diligenter hic notandum,

us,

nas

ad

bto

mi,

eat

ım

n-

10-

0\_

m

a-

in

X-

Primò, a Iromas, b Hyperbolas, c Metaphoras, à id genus d'alias locutiones figuratas (ubi rite adhibentur) mendaciorum nomine minime denigrandas, utpote quæ veritatem (minus quidem ufitata, ac satis nota veste conspiciendam) exhibent, quibusque tota scater Scriptura.

21 Reg. 18.27. b Joh. 21. 25. c Joh. 15.1. d Mat. 26.26,28. & paff. alibi.

Secundo, Si quis ad jocum & voluptatem fermonibus suis intersperserit, quod tamen signo quovis aliter habere indicat, non videtur ad en daciorum familiam tale dicum pertinere.

dere, magis quam Ironiam aut Tropum confimi-

Tertid, Effrænem tamen ejusmodi dictorum jocularium usum vix culpa carere, cum gravitatem haud deceat Christianam; certè non periculo, cum lingua istis nimium assuefacta in ipsius mendacii laqueum facilius incauta proruit.

A. Sic autem subductis rationibus quid babes

contra mendacium quod dicitur Jocosum?

B. Primò, Quod sit minime necessarium: possunt enim cordati quivis a (modò Christiani) satis in quotidiano convictu oblectari sine

mendacio. a Phil. 4. 4.

Secundo, Quod virtui formaliter inimicum; nec obstat sinis (aut potius Jocantis Intentio) quo minus mendacii formalis & directi stigma gerat. Nam qui sciens malum facit ut eveniat bonum, spinas plantat, ut colligat uvas, Gehenna serit, ut Calum metat. Rom. 3.8.

A. Ad mendacium perge Officiosum.

B. Hoc omnium maxime coloratum, in certis præcipue casibus; cum verò non sit mentiendum propter Deum, multo minus ut gratisicemur creaturæ, neq; (quod modò allegavimus) faciendum est malum ut inde consequatur bonum, ab eo cavendum prorsus Homini Christiano censemus. a Job. 13.7.

A. Solent vero a Obstetricum Ægyptiacarum, b Rachabæ, & c Abrahami exempla in mendacii Of-

ficiosi tutamen urgeri,

a Exod.

a Exod. 1.20, 21. b faf. 6. 21. c Cen. 12. 13. &c.

B. Exempla non probant, miss ad imitandum divinitus proposita. Remuneratus est Deus obstetricum, & Rachaba sui timorem ac b fidem, condonavit mendacium. Abrahamus autem omnino non mentitus est, etsi carnis infirmitati succubuisse constat, unde & d Adulterii periculo uxorem exposuit.

a Exod. 1.21. b Heb. 11. 31. c Gen. 12.12. d v.19.

A. Annon pro mendaciis habenda sunt Æqui-

B. Non Logica seu verbales, (quarum haud sterilis ipse Ager Domini, sacram intelligo a Scrip.) at verò mentalium alia planè est ratio, qua com à mangonibus fesuitis primum adornata (si non excogitata) suerint, fesuitica vulgo appellantur.

2 Mlat. 9.24. fo. 2.19. & C. 11.11.

A. Quas dicis Aquivocationes Jesuiticas?

B. Quæ parte tantum sensus ore prolata, mente premunt alteram, prolatæ destructoriam.

A. Da exemplum.

if-

ım

ta-

u-

us

ies

1: a-

ne

n;

io)

na

at

næ

tis

n-

e-

s)

m,

10

m,

d.

B. Quærenti Judici, Esne Jesuita, aut Sacerdos, quem vocamus, Seminalis e is autem, etsi talis revera fuerit, intrepide negaret, tacitè secum intelligendo in hunc modum, Nonita, ut hoc tibi patesaciam, vels ut mille tibi aureos donarem, aut aliquod simile, Vid. Mason. de æquivoc. c. 3.

P 2

A. An

A. An vero fieri posse, ut Christianitatem professi, quique sibi Columnæ videntur, & quibus destituta concideret omnis Religio pariter ac Ratio, talia nobis propinent Errorum portenta, quibuscum neque Religio prorsus ulla, neque Societas Humana constare poterit? Absit credere quæ videmus.

B. Excipiunt quidem (verbo tenus) negotia Fidei & contractuum civilium: verum hîc non difcedunt ab Arte sua, a æquivoce semper agentes. In utrisque quis Fidem habiturus est eis, quorum in reliquis ita se vestigia terrent?

a v. Mason. ubi supra.

A. Nunc tandem mirari desino prodigium istud doctrinale, Fidem non esse Hæreticis servandam, i.e. nullis, qui Romanæ Communionis non audiunt.

B. a Illud tamen à Sancti Concilii Oecumenici a Constantiensis Patribus (quanquam in omnibus non probantur) in casu celeberrimo Job. Hus, & Hier. Pragensis strenuè definitum constat; cujus equidem dogmatis & Decreti Conciliaris huc redit Christiana admodum sententia, Pontificiis licere tum Homines ludos facere, tum Deum a Sess. 19.

A. Quid verò circa Criminationes & probra in

Proximi nomen jacta speciatim observandum?

B. Ea sunt vel de Criminibus maligne confictis, vel temere suspectis, vel certo cognitis.

A. Quid si maligne ab ipso Criminatore confictis?

ut Jer. 18. 18. Pf. 35. 11. Dan. 6. 4, 5.

B. Diabolicum prorsus ingenium prodere,

præ-

præcipue si in viros a dignitate aut b virtute præstantes.

a Zech. 3.2. 2 Pet. 2.10. b Pro. 17. 15.

Quos, Primò, thesauro spoliant longè pretiosissimo, bonà nimirum samà. Eccles. 7. 1.

Secundo, Authoritatem & Religionem per ejusmodi latera convitiis proscindunt. Psal. 69,

à v. 7. ad 12.

0-US

io.

m

a-

S-

i-

s. -

d

t.

78

Tertid, Conviciis affectos, quantum in se est, Fcclesiæ Reipublicæque inutiles reddunt, qui sortasse nil prius habent quam ut de utraque præclare mereantur Dan. 6. ubi sup 3 Joh. 9.10.

A. Quid si leviter tantum suspecta sint crimina,

que rumusculis ultro citróque agitantur?

B. Primò, Neminem decet adversus quempiam (maxime honesti nominis) temere accusationem a admittere, nedum b disseminare: imo hoc sieri libenter, ex pravo saltem animi consilio, non potest citra æternæ Salutis discrimen. a 1 Tim. 5. 19. b Prov. 10.18. Jer. 9.4. c Ps. 15.1,3.

Secundo, Militat ista augus-Aoideias prurigo adversus aureum illud legis & Propherarum, Evangelii, imò & luminis naturalis oraculum,

Quod tibi non vis fieri, alteri ne feceris.

Tertiò, Hominem non decet a cordatum ulla in re levibus duci suspicionibus, nedum in ea quæ Proximi sui tantum intersit.

Prov. 14.15.

A. Quid demum si probri materia (Crimen)
certum perspectum suerit?

B. Di-

B. Distinguendum de Personis & de Crimine. Personæ sunt vel publicæ, vel privatæ, Crimen vel quod Ecclesiæ & Reip. detegendum omnino refert, vel non. Si notum sit personæ publicæ (magistratui) sitque Criminosus intra suæ cognitionis sines, non agit contra charitatem, si pænå prudenter imposità a manifestum faciat. Si personæ tantum privatæ innotuerit, neque tanti sit momenti ut in Conscientia soras eliminare teneatur, b privatim monuise sufficiat, idque in spiritu mansueto, considerans seipsim ne es ipse tentetur.

2 1 Sam. 3. 13, 1 Tim. 5. 20. b Mat. 18. 15. c Gal. 6. 1.

CAP.

#### CAP. XXI.

æ,

nlit

0-

ra a-

æ

1 -

0-

n-

al.

## De Pracepto ultimo.

A. Quid in Pracepto ultimo vetitum continetur?

B. In diversa hic abeunt Theologi.

Quin

Primò, Non est dubitandum in hoc Præcepto aliquid prohiberi, quod in nullo propriè reliquorum; aliàs non constaret Decalogus, sive
decem verba: quippe decem non erunt, si alterum ab altero non specifice distinguitur, proinde
necesse est ei objectum speciale, uti cæteris, assignari.

Secundo, Itaque duo hic prohiberi videntur: primum scilicet, inordinati quicunque motus, etiam sine consensione actuali voluntatis, (quos primos, & primo primos in Scholis vocant) qui cum legi Divinæ conformes non sunt, aut hic

aut nullibi interdictos habemus.

A. An censes quoque pravitatem illam originalem (peccatorum omnium actualium somitem perpetuum) specialiter hic prohibitum includi?

B. Ita, (quanquam propriè & primariò vetantur Actus, pronitas autem radicalis ad malum ab Actu illo primo proveniens, duntaxat ex consequenti) nam ad illam respiciens Apostolus Concupiscentia nomine designat, citatis hujus Proxecepti verbis, Non concupisces.

A. Sed

A. Sed vetantur futura, & libera, non præfentia, præterita, aut quoad statum naturalia.
Peccatum verd originale omnibus præsens, & ex

lapfu primo ingenitum adhæret.

B. Imo lex moralis in Decalogo comprehenfa non ad Hominem in certo statu puta peccati)
fed potius ad Hominem simpliciter pertinet, &
consequenter in statu integro æque ac lapso, quo
Concupiscentia ista caruit & carere potuit,
haud secus at que ex quo hæret lateri lethalis arundo. Deinde, concupiscentia non ad hanc
magis quam ad illam temporis differentiam
restringitur.

A. Quodnam est alterum illud in Pracepto ve-

titum?

B. Sortis sua displicentia, cui ex adverso includitur præceptum positivum, ut sua sit quisq; portione contentus. Phil. 4. 11.

A. Verum hoc alibi præscriptum videtur, ut in

Pracepto Octavo.

B. Non tamen ut hic, generaliter, sed respectu possessionis alienæ, & qua talis; sieri enim poterit, ut etiamsi totum quis orbem possideret, sicque nulla superesset in terris quam concupisceret res aliena, Sorti suæ minime acquiescat. Eccles. 1.8. & 4.8.

A. Potéstne Viator aliquis implere legem?

B. Sensu propriè Legali non potest, sic enim peccati immunis esset (quod eis patriam 2 non est E 13 3

est eexpectandum) Sensu Evangelico (i. e. quod omnes etsi non gradus, b partes tamen animiq; c sinceritatem habitualem) non potest modo (d Gratia adjutus divina) verum eriam fub Animæ periculo legem adimplere tenerur.

2 fac. 3. 2. 1. fob. 1. 8. b Luc. 1. 6. Pfal. 119. 6. 6 fob. 2. 3. 2. Cor. 1. 12. d 15. fob. 15. 5.

e fac. 2. 8.

2.

lia.

ex

en-

tti) 8

uo

it,

a

inc

am

200

iníq;

in

Ctu

teer.

u-

at.

im on eft

A. Sed execrabilis est quisquis non manserit in omnibus quæ legis sunt, ut ea faciat. Gat. 3. 10.

A. Quin Factus est pro nobis Execratio, qui est

Benedictus in secula. Gal. 3. 13.

to the taterna s

condinue ex fidélibes. the main change of

enskit ing mungas eks iune, date u i leiliget interna indoless

er i sed u **9** ilima, acieni isinch inches coin divisions revolute)

2 1 Cor.

# edind suzze fund Camen animica

coon finog no Pe Ecglefia. 1 monte

O'id significat vox Ecclesiæ sensu Theologi-

B. In genere coctum Christianum, sive in Christum credentium, per b verbi præconium (ordinario) & Spiritum Dei, e reliqua mundi colluvie devocatum.

\* Att. 2. 44. 66. 6. 19. 2. 1 Ro. 10. 14. 6 16. 59. 21. d Ro. 1. 7.

A. Quotuplex est Ecclesia?

B. Distingui folet.

Primo, In . militantem ( in Terris) & b triumphantem (in cœlis.)

a 2 Cor. 10. 3, 4. b Apoc. 7. 9. &c. Secundo , In Visibilem. & Invisibilem.

A. Unde autem oritur ista Ecclesia distinctio posterior?

B. Ex varia membrorum unde componitur conditione, tum interna, tum externa?

A. Qui verò ex interna?

B. Nempe visibilis conflatur ex fidelibus. qui tales a habentur, sive judicio charitatis, sive veritatis: invisibilis ex iis tantum qui fideles revera b sunt, quorum scilicet interna indoles, eifi Deo zapstograden notiffima, aciem tamen chumani intellectus (nisi divinitus revelata) fugit

2 1 Cor.

[ 445]

Eph. 5.25. c Act. 9.13, 15. Mat. 23.28.

A. Die quomodo ab externa Ecclefie conditione

nafcitur discrimen.

in ni-

ua

59.

ur

fi-

es

s, en

a)

r.

B. Nimirum Visibilis dicitur Ecclesia, qua ob multitudinem aperte profitentium veritatem, non sibi tantum ipsi, sed & hostibus Evangelii est conspicua: Invisibilis, qua ob membrorum sive paucitarem, sive dispersionem (ex persecutione ortam) in angulis obscuratis sibi mer ipsi, delitescit.

Rom. 1. 8. 1. 11. 9. b Mar. 14. 50. Apoc. 12. 6.

A. Quodsi Ecclesia sit unquam hoc nomine in-

B. 1. Non ex splendore semper externo; quippe quæ suas, nt Luna, Phases, imò & Ecclipses habet; sed ex munere potissimum & officio, quod est in tenebris sedentes (tum verbi præconjo, tum vitæ exemplo) illustrare luce Eyangelii.

2. Quoniam in se semper lumine cœlessi persusa, potest tamen (ut Sol ipse) aut cæcis, aut videre nosentibus, aut (persecutionis & errorum) opaco interposito collocatis a minime apparere, iis interim b qui filii sunt lucis utcunque radiosa.

a Apoc. 8. 12. & c. 9. 2. b Mat. 11. 19.

A. At quomodo cum promissione Christi hoc convenit, ubi dicit, quod portæ Inferorum adversus

wersus Ecclesiam minime prævalebunt? Mat.

16. 18:

B intelligendus est de Ecclesia Universali & Invisibili; nam de particularibus & visibilibus experientia reclamat ; ut (fialia deeffent testimonia) exemplo sunt Ecclesia Judaica, & 7. illæ Apocalypticæ c. 2, & 3: utinámque non Romana.

A. An ergo non potest Ecclesia militars in terris

penitus deficere?

B. Non porest; pugnat hoc enim cum promissionibus divinis, qualis ea modo memorata.
Mat. 16. Mat. 28. 20. Hinc seculis etiam corruptifimis . & maxime Apostaticis , ubi prorsus interesse videretur Ecclesia, suas fibi fidelium reliquias in tuto condidisse Regem Ecclesiæ omnes docent historiæ, quemadmodum 1 Reg. 19. 14, 18.

A Ast ubi gentium fuit Ecclesia per tot annorum

Centurias ante Reformantem Lutherum?

B. In mediis Ecclesiæ hostibus captiva, oppressa fæde, variisque maculis deformata, sicut tempore Achabi Ifraeletica, vel ur arca Dei in-

ter Philifthæos ad tempus triumphata.

A. Qualis vero erat ifta Ecclesia, qua nullibi comparuit, quæ nullos fibi proprios habuit pastores, Regimen Ecclesiasticum, & distiplinam nullam, que denique cum coetibus (quos ipfa vocat) Idololatricis communionem ordinariam ex-

alon and pona infer

Mat.

fali

bilir

lent

, & que

bro-

ita,

am ubi

fibi

Ec-

um

um

p-

in-

ibi

a-

m

fa

re

ercere sustinuit? Ad ista velim ut sigillatim re-

B. Ad primum quæsiri caput, ostensum est supra, minime necessarium esse ut Ecclesia semper compareat, nisi suis ipsius membris, at

Secundo Ex abundanti dicimus, sub ipsa Papatus tyrannide comparuisse sæpius gregem Christi, etsi obscuriorem paulò & minus frequentem, nec erubescendum est Ecclesia, si quando grex pusillus audiat, Luc. 12. 32. Imo nullo desuere seculo qui veritatem Christi, idque in gravissimis sidei capitibus, contra sacrilegas novitates Papicolarum, quà distis, quà fastis, quà denique proprio sanguine vindicabant. Hic Judicem apellamus Historiam Ecclesia.

A. Quid autem de defectu Pastorum sibi peculiarium; Disciplina, & regiminis, Ecclesiastici, sentiendum?

B. Nimirum (utalia præteriam) quod pastores illi Pontisies (quales quales) sufficerent
ad tempus inserviendis Ecclesiæ commodis simpliciter necessariis, ut Scribæ & Pharisæi Ecc
clæsiæ Judaicæ, quibus ex præcepto Christi
pro-tempore auscul tandum erat.

A Quid porro de isto Disciplina defectu status

B. Disciplinam scilicet (omnibus quasi immeris absolutam) ubi haberi potest ad Ecclesiæ ædisicationem apprime sacere, essentiam minime nime constituere.

2 vid. 1. Cor. c. 5. &c. 11. collat. cum 1. Cor.

A. Quid demum ad communionem stam cum extibus Idololatricis dicendum? potuitne ullo no-mine Ecclesia titulum mereri; qua se istis admiscuit?

B. Hoc fidelium tunc temporis infirmitatem & infortunium arguit, non prohibet quo minus Ecclesiæ Universalis membra conserentur; præcipue cum duram sub papatu servirent servirutem, nec plena Evangelii luce, ut post modum essent imbuti.

: a Apoc. 2. 13.

A. Que funt nota vera Ecclefia?

B Invisibilis eædem quæ verè fidelium, vita scilicet & virtutes verè Christianæ; visibilis sana in sundamentalibus professio & prædicatio sidei, cum debita (quoad substantiam) administratione Sacramentorum

a 1. fo. 2. 29 b 1 fo. 4. 13, 14, Mat. 28. 19, 20.

bet quod vum interris caput visible agnoscat illudgi Ponriscem Romanum?

B. Nequaquam: quia nu l'um tale caput nobis commendat Scriptura ne dum Pont. Romanum: & in talibus argumentum ex verbo Dei negativum valet.

A. Quo potissimum fundamento nititur adversa

Romanenfium Sententia ?

B. Eo minirum, quod S. Petrus taligaudes bat præ cæteris Apostolis privilegio, quod Romæsedit Episcopus, ibique Coronam tulit martyrii; demum, quod ei successor sit Pont, Rom

A. Unde autem colliquet Petro indultum (pre reliquis) Episcopatum istum Occumenicum, sive potestatem in omnia Ecclesia militantis membra super-

eminentem?

0-

d-

773

us

.

T-

0+

B. Quod nimirum ei nominatim Christus tradidit elques Regni Coelorum, atque adeo promisit super Petra (quam illi Petrum ipsum interpretantur (se ædisicaturum Ecolesiam su-am. Mat. 16. 18, 19.

A. Quid ad istarespondendum?

B. Primo Claves non uni Petro, sed omnibus Apostolis ex æquo concreditas, ur liquido constat ex Mat. 18. 18. & Joh. 20. 23.

A. Cur igitur eo loci Petrum duntaxat allocutus

est Christus?

B. Quoniam is a nomine reliquorum præclaram illam de Christo confessionem edidit, utque ad illius nomen (responso ad a singulor æqualiter pertinente) alluderer.

Mat. 16. 20. 5 colfat cum v. 1 ç.

A. At primus digitur Petrus Mat. 10.

B. Inde ordinis fortasse colligaux primitasse nulla jurisdictionis, Primus apellatus est Restrus. quod primus omnium vocaretura Christo ad Apostolatum scilicer, essi Andreas prix

or ad discipulatum : confer Mat. 4. cum

A. Estne aliud aliquod ex Scriptura petendum quod, S. Petri in reliquos Apostolos juris dictioni

Suffragetur?

B Omnino nihil; imò nonnulla potius in speciem contraria; qualia sunt quod eum ex infirmitate carnis (statim à concesso omnibus privilegio) labentem a Satanam appellaret Christus, eique in faciem obsisterer S. Paulus, quibus nihil simile cæteris Apostolis sez um legimus.

Mat. 16. 23. 6 Gal. 2311.

Adde quod Paulus asserit se nihilo inferiorem fuisse reliquis Apostolis, & consequenter non Petro 2. Cor. 11. 5. Nec ulla demum talis jurisdictionis umbra ex Scripturis ostendi potest.

A. Quid vero quod Ecclesiam super Petro adi-

ficandum promisit Christus?

b. Non dixit super Petro, sed super hac Petra; ea nimirum fide, quam suo & reliquorum Apostolorum nomine professus est Petrus.

A. Quid si demus super ipsum Petrum?

B. Incommodi nihil sequetur, modò

Primo, Fundamentum statuarus Petrus non personale (quod solus est Christus) sed dodri-

Secundo Doctrinale primarium, sed b fes cundarium, ipsi scilicer Christo Prophera mag-

no & fuper adificantem & adificatum; nec Tertio Vel hoc censu super Petro magis; quam super e reliqua Prophetarum & Apostolorum Corona.

2 1. Cor. 3. 11. 6 Mat. 28. 20. Act. 3. 23. c Epho 2. 20.

A. Sed quid demum Romano Pontifici in hoc ne-

gotio cum S. Petro?

um

lum

toni

in

ex

bus

ret

au-

fe:

10-

ter

lis

00-

di-

Pe-

10-

IS.

on

ri-

fe-

g.

no

B. Non magis quam cum Philippo aut Bartholomæo: nam potestatem istam Apostolicam, (quoad eam quam ille sibi arrogat latitudinem jurisdictionis Oecumemcam) expirasse cum ipsis Apostolis (non secus ac dona miraculorum,) palam est ex historia Ecclesiæ, quæ per multas annorum à Christo Centurias tale nihil meminit, ne dum agnovit.

A. Quomodo igitur toto eo tempore regebatur

Ecclesia?

B. In suis cujusque Parœciis (sive Diœcesibus) Episcopi independentem ab alio quovis

Episcopo jurisdictionem exercebant.

A. Quod si Petrus Romæ sedem habuit Ffiscopalem, (idque per multos, uti ferunt annos) nonne sequetur successoribus ejus æqualem deberi potestatem?

B. Primò, non illis magis (data hypothess) deberetur, quam reliquorum Apostolotum successoribus. & hinc nihil Pont. accrescit

Romano.

Secundo, Non Roma magis quam Antion chia,

chiz aliisque locis, ubi Petrus aliquandin hæ-

Tertio. Loci successio per se nil facit ad suc-

cessionem potestatis ex jure diving.

Quartò, Nec si vel maximè faceret, successionem suam per tot schismatum gravissimorum. Pontificumque aut indebitè electorum, aut postea hæreseos manisestorum dævia (ab ipsis Pontificiis abunde nobis indigirata) illæsam queant & incolumem ad S. Petri Cathedram perducere.

Quinto, Etsi constat de Paulo, merito hastenus dubitatum est de S. Petri tali saltem Romæ residentia qualem illi volenti nolenti obtrudunt Pontificii. Certe de illa silet omnis Historia sacra, nec quod sciam Textus eò ullus urgetur, nisi qui Babylonem Romam sacit) &

per me Efto) 1. Fet. 5. 13.

A. Multæ tamen Ecclesiæ Romanæ præ reliquis

bonestarunt sedem.

B Honore quidem reverentia ut Sororem, non obsequii, ut Dominam: hoc enim secere falvis primò suis sibi juribus; &

Secundo, Ob hanc præcipue rationem, quod effet Roma sedes Imperii, ficut ex antiquis Ca-

nonibus manifestum est.

A. Verum suas sibi res habente Romano Pont.
nunquid alienum est à mente Christi, ut Presbyteris
reliquis in unaquaque Diacesi unus super emineat &
prast Episcopus.

B. Ne-

B Nequaquam; nam Primò, in ipsis Apostolorum temporibus talis reperitur Episcopatus, ut in Epist. ad Tim. & Tit. & in Angelis istis 7 Eccles. Apocalypticis. Ad quos aut Antistites per S. Joh. literas dat ipse Christus monitorias.

Er secundo, à dicta Apostolorum atate ad avorum usque nostrorum tempora, nulla unquam in Terris audita est sine Episcopo Ecclesia Christiana, ni omnes frustra nos habeant historia.

A. Sed a facto ad jus non valet argumentum.

B. Imo hoc in casu plurimum; nam indigna est vigilantissima Christi super Ecclesia sua sollicitudine cogitatio, ut cam ab illius usque incunabulis ad canitiem fere sineret tali politia uti, quam ipse minus probaret.

A. Quam statuis Ecclesiastica potestatis in sibi

Subditos materiam?

iæ-

uc-

Mi-

m,

aut

ofis

am

am

12-

em

nti

nis

us

8

uis

re

 $\mathbf{b}$ 

a-

1.

15

63

24

B. Ea duplex est, aut scilicet res in se adiaphora, aut in lege Dei comprehensa.

A. An circa utramque modo consimili occupatur?

B. Nequaquam; habet enim Ecclesia potestatem ju materià adiaphorà vouo Senzalo (sive leges condendi) Christo subordinatam, ad a adiscationem gregis Dominici.

. I. Cor. 14. 26.

A. Id unde conftat ?

B. Partim ex verbo Dei, partim ex ustatis. sima veterum Ecclesiarum praxi, simulac à persecutionum æstu satis respiraverant, 1. cer.

14. 40. 1. Cor. 11. 2. & 16. 1.

A. In rebus lege morali divina aut jam præceptis aut prohibitis, quomodo ista exercetur Ecclesia

potestas ?

B. Non ut quicquam immutet sed ut omnia suis quoque sanctionibus b cerroboret: alioqui parendum est Deo magis quam hominibus, Act. 4.18, 19.

2 Dent. 4. 2 Gal. 1.8. 9. 12. 1 Cor. 5. ad v. 6.

Jude 22, 23.

A. In controversiis sidei quanam sunt partes Ec-

B. Se Fidei a Testem, b Custodem, c Interpretem (idque non nisi secundum a Analogiam sidei) præstare, c se ductos in viam placide revocare, in seductores & præstractos gravius animadvertere.

Eccles. Angl. Art. 20. c 2 Tim. 2.24, 25. f Tit. 1.
10, 11, 13.

A. Estne vero Ecclesia Interpres infallibilis?

B. Reverenter a auscultandum est Ecclesia, imo & in illius septentià (ubi nil verbo Dei adversum statuitur) eo usque humiliter acquiescendum, ut ne illius voce palam contra obstrepamus, nec paci quoquo modo aut damnum aut molestiam inferre velimus. Arg.à minori vid.

A. Sed nisi tum Interpres, tum Judex in Terris detur infallibilis, quis erit in Ecclesia sinis con-

troversiarum?

B. Resp. Primo, Non expectandum esse finem omnium circa religionem controversiarum, dum Ecclesia versatur in via præmonentibus in contrarium & Christo & Apost. suffragante itidem universa Ecclesiæ historia.

aMar. 19. 7. b1 Cor. 11. 19.

efice

lio-

18t.

1.6.

Ec-

em

re,

ad-

e,

ei

i-

e-

m

d.

n-

>.

secundo, Ad nullum ralem Judicem in rebus fidei relegavit Christianos aut S. Scr. aut Ecclesia Primitiva, in qua tamen subinde gliscebant schismata & discordiæ.

Tertiò, Sine Judice hoc in Terris infallibili Ecclessim & consistere posse & vigere, testem appellamus experientiam, cum per annos à Christo incarnato 300 & amplius, nulla esset in Concilio generali Ecclessa compressentatives, ne dum Ecclessa virtualis (ut vocant) habitus est Pont. Romanus; tota autem credentium multitudo sententiam latura in unam aliquem locum concentire non potuit.

Quarto, Nec qui Judicem hunc falso venditant Pontificii, aut quis sit inter se unquam convenerunt, aut quemcunque demum statuant ob-

jecti nobis mali remedium inveniunt.

A. Quorsum itags indies audiuntur Pastores Ecclesia, si non sint infallibiles?

B. Non id à bono Pastore requiritur, ut non possité sed ut a nolit fallere: tenentur aurem populi eos reverenter baudire, ut ad examen vocatis que Christi nomine dicunt omnibus, quod bonum est amplectantur & retineat. 2 Cor. 4.2.

Mal. 2. 7. All. 17. 11. 1Thef. 5. 21

## CAP. XXIII.

#### De Sacramentis

A. QVid proprie est Sacramentum novi Fæderis?

B. Est 's signum & sigillum nostrum externum Justitiz quæ est per sidem, 's divinitus institutum.

16. b Mat. 28. 20. 1 Cor. 11. 23.

A. Quotuplicia sunt ejusmodi Sacramenta?

B. Duplicia, alia sub lege, five Judaica, Circumcisio nimirum, & Agnus Paschalis; alia sub Evangelio, sive Christiana, Baptismus & Cana Domini. De prioribus vid. Gen 17. & Exed. 12.

A. Otriusque generis Sacramenta quomodo di.

flingauntur?

B. Est alterum scilicet initians idque tam Infantium quam Adultorum, Circumcisio & Baptismus: alterum continuans & confirmans, idque tantum Adultorum, Agnus Pasch. & Cana Domini.

A. Unde liquet Circumcisionem & Baptismum

fuisse Sacramenta initiatora?

B. Ex eo, quod in Ecclesiam Judaicam a mas omnis per circumcissonem solenniter admitteretur; in Christianum, (sive mas, sive formina) excipitur nemo nisi per Baptismum, Proin utrumvis semel duntaxat adhibitum le-

gimus

fe

h

n

gimus, non autem, ut Sacramenta confirmantia, fæpius repetendum,

# Gen. 17. 10, 12. b Mat. 28. 19.

A. Quid de aliis 5 Sacramentis Pontificiis cen-

B. Eorum nulla esse proprie Sacramenta, hoc est sensu quo Baptismus & Coena Dominin confesso sunt habenda.

A. Oftende discrimen.

is?

er-

us

10.

a,

ub

na

d.

i.

1-

&

ė-

m

S

.

5

- B. Omnium generale idque palmarium noc est, quod nullibi pro Sacramentis à Christo (ad quem unum utrisque consentientibus id negotii pertinet) instituta legimus; at de Baptismo & Coena Domini, lis nulla movetur.
- A. Quid ad ista in specie discendum, & 1. de Ordine, ceu Ordinatione Ministrorum Evange-
- B. Non esse Sacramentum sensu quo dixi-

Primo, Quod nullam (ficut Baptismus, & Coena Domini, Circumcisio & Agn. Pasc.)
externam habeat & aspectabilem materiam;

Secundo quod ad certum hominum genus reftringatur; non autem (urifta) ab omnes ex æquo Christianos pertineat. 1 Cor. 12. 17.

A. Quid habes de Poenirentia, cen Abfoluti-

one lapsorum pænitentium ?

B. Eam quidem institutionem esse divinam non vero sacramentum Evangelicum: quoniam Primè

Pund, Ecclesiæ Judaica non minus quam Christiana convenit (quo nihil notius erudiris.)

Secundo, Quia nullum hic reperitur elementum externum divinitus institutum; de impositione manuum super lapsos nihil præcepit Christus; nec contritio, cenfessio, satisfactio Elementis annumerari debeant.

A. Quid autem de Confirmatione statuen-

dabilem, quo Episcopus, vel ejus suffraganeus Epicopus Baptizatis (fidei sua rationem sufficientem in publico prius exhibentibus) manum imponit, & solennem benedictionem impertit, verum pro Sacramento nullibi à Christo Ecclesia commendatum: & huic quoque deest elementum sensibile; nam de oleo Pontisicio, reliquisque ceremoniolis hic adhibitis, altum est in S. Scr. silentium.

A. Succedat Unctio Extrema-

B. Hæc signumerat temporarium (quamdiu scilicet in Ecclesia vigebant miracula) idque non gratiæ spiritualis, sed santatis corporalis, Mar. 6. 13.

A. At remissio peccatorum eo significari vide-

tur. Ja. 5. 15.

17.77

B Imo hoc impetrat oratio fideis uti constat ex loco.

A. Nec denique Matrimonium vis esse Sacra-

Ne

B. Neque iftud.

Primò, Quia ad Vetus Test. perinde pertine. bat ac Novum, ad statum hominis integrum æquè ac lapsum, ad Infideles & Paganos, non secus ac ad Christianos.

Secundo, Mirum erit Sacramentum, cujus illi ad unum omnes (& quatenus ipsi) quorum peculiare munus est administrare sacramenta, sunt incapaces, quod tamen asserunt Adver-

fatii.

mi

s.)

273-

ti-

ri-

n-

11=

u-

em

m

riue is.

iu

is,

e-

at

a-

le

S

CAP.

# De Baptismo.

A. Quid est Baptismus?

derati, nomine Patris, Filii, & Spiritus Sancti invocato, fecundum Christi institutionem, aqua abluuntur. Mat. 28.19.

A. Quo fine institutus?

B. Primo, ut teffera Christi, qua gregem su-

um à reliquo mundo secernir. Att. 8. 37.

Secundo, ut Signum & Sigillum Remissionis Peccatorum per unum Christum impetratæ. Act. 2. 28.

Tertio, ut fignum quoque Regenerationis spiritualis, & obligatio ad novam vitam, seu verè Christianam. Rom. 6. 3. ad v. 7.

A. Cujus est Baptismum administrare?

B. Ejus, cujus est Verbum prædicare. Mat. 28. 19.

A. Num fæderatorum numero qui Baptizandi

fants horam quoque includuntur Infantes ?

B. Omnino; sunt enim & ipsi a sæderati, quibus proinde signum sæderis denegari non potest.

a Gen. 17.7. cum At. 2. 39. Deut. 29. 10. 11, 12. I Cor. 7. 14.

A. Qui possunt esse sæderati, qui quid sit esse sæderatos ignorant?

B. Possunt (ut in legitimis fæderibus &

con-

contractibus humanis) per alios, etsi non per se.

A. Sed in tota Evangelii historia nullum reperitur exemplum, Lex nulla de Baptismo Parvulorum

B. Exempla videntur esse. Act. 16.15. & 33. 1 Cor. 1.16. De exemplis tamen non est anxiè laborandum, cum argumentum inde negativum nihil probat, præcipue nisi singularis aliqua id poscat circumstantia.

A. Quidni hic posceret circumstantia mutati elementi, sive signi Circumcisionis in Baptismum?

B. Quoniam mutato signo idem & a immutabile manet sædus, nec novum erat Insantes gaudere Sacramento initiali Fæderis; proinde expressa illorum mentione opus non erat.

3 Gen. 17.7. Heb. 13. 20.

cti

uâ

lu\_

nis

æ.

ni-

rè

t.

li

A. Cedò Legem vel Præceptum de Pædo-Baptismo.

B. Sufficit præceptum generale istud, Mat. 28. mpd sirres pasnadiouse odra ni Edun, Bansizorres ourses.

A. Verum ibi jubet Dominus ante erudiendos

esse quam Baptizandos.

B. Alii aliàs exponunt vocabulum pasardon fed quicquid fit de ista voce, hinc tantum sequetur, prius instituendos esse Parentes in Fide, quam illorum liberi baptizentur, quod nemo unquam negavit.

## De Cana Domine.

A. Quid est Cana Domini?

B. Est novi Fæderis Sacramentum alterum Christianum, quo a Panis & Vini (precibus eò pertinentibus) b benedictorum usu Spiritualis manducatio Christi adultis sidelibus obsignatur.

a I Cor. 11. 23. ad 30. b 1 Cor. 11. 28.

A. Ad quos verò hujus Sacramenti Administra.

tio pertinet?

B. Ab iisdem, ministris scilicet Evangelii, utrumque Sacramentum administrari par est. Præterea, cum Cæna Domini sit cibus & nutrimentum gregis Christi, meritò ad Pastores ejus dispensatio pertinebit; adde suffragantem perpetuò Ecclesiæ universæ praxin.

A. An nudum Panem & Vinum percipimus in

Cana Domini?

B. Imò a corpus & sanguinem Christi, sed spiritualiter & per o sidem, non modo isto quo singunt Pontificii, c Capernaitico, crasso, carnali, & per verè corpoream (quam vocant) Transsubstantiationem.

\*: Cor. 11.24, 25. b Joh. 6. 40. collat. cum v. 35. & 54. e Joh. 6. 52, 59,63.

A. Quid habes verò quod contra portentum istud (tam Vocabuli, quam Rei) Transsubstantiationis objicias ?

B. Eam B. Eam scilicet & Primitivæ Ecclesiæ ignotam, & pugnare cum Scriptura, cum Ratione, cum Sensibus ad unum omnibus.

A. Cur dicis pugnare cum Scriptura?

B. Quoniam Christus ipse quod bibit in Sacramento vocat a fructum Vitis, & Sanctus Paulus quod editur, ter singulis conjunctim versibus, etiam peracta consecratione, b Panem.

Mat. 26. 29. b 1 Cor. 11. 26,27,28.

A. Verum quod ibi percipitur, Corpus & San-

guis Domini appellatur?

B. Locutione scilicet Metonymica & Sacramentali, qua Signum pro Signato usitatissime ponitur: ut Gen. 17. 10, 11. Exod. 12. 11. Tit. 3. 5.

A. Dic qui pugnat Transsubstantiatio cum Ra-

tione?

tum

ore-

ufu bus

ra.

lii.

ft.

ri-

us r-

'n

d

B. Quia ponit multa perabsurda, & aoisame qualia sunt primò eundem (Christum scilicer) comedisse seipsum, accidentia nullum agnosce re subjectum, maunesias ejustem corporis eodem tempore, ita ut localiter distet à seipso, simul & quiescat & moveat (sursum, deorsum, antrorsum, retrorsum) obviam siat sibi ipsi, & alia hujusmodi portenta pariatur.

A. An omnibus quoque sensibus adversatur?

B. Sint ipsi testes; Panem esse clamant sin\_

A. Sed credendum est, ratione & sensu etiam

reclamantibus.

P. Imò

B. Imò credere nec debet, nec potest quisquam contra Scriptura, Rationis, omniúmque sensum luculentissima constantissimáque sus fragia.

A. Potest tamen quis credere quod non a sentit, aut cujus b rationem, seposita testantis veracitate,

non capit.

a Fob. 20. 29. b Rom. 11.33.

B. Recte; sed a contra omnem sensum & rationem credere (quod nic volunt Pontificii) non est credere, sed b insanire.

a vid. 15. 44. à v. 12. ad 21. & c. 45.8. b 15. 44.19.

A. At potest Deus efficere ut pams sit sensu

crassissimo Corpus Christi?

B. Potest quidem Deus a quodeunque vult, sed quod non vult non facit; repugnat hæc contradictio voluntati divinæ, nec b potest aut ipse mentiri, aut hominum mendacia præstare vera.

a Ps. 135.6. b Heb. 6.18.

A. Quid de Consubstantiatione Lutherana

Centiendum?

B. Ea quidem in hoc convenit cum Tranfubstantiatione Pontificia, quod verba Christi [Hoc est corpus meum]utraque paris, seu ut verba fonant, intelligat.

A. ubi situm est discrimen?

B. Primo, Asserunt Lutherani panem & vinum quoad substantiam minime mutari, licet in, cum, v 1 sub iisdem sir verum corpus & sanguis Christi.

me

per

pa

m

P

C

Secundo, Nec corpus Christi unà cum elementis esse statuunt unione propriè locali, sect personali & hypostatica, quatenus nimirum inseparabèle est à 1870 sive persona Christi, in quo multò tolerabilior est Transsubstantiatione Pontificià.

A. Ad eam verò quid dicendum?

fais.

Suf.

atit,

ate.

ati-

non

9.

nfu

ed

nle

a.

20

nti

a

B. Primò, Nullam esse talis commenti necessitarem; neque enim hic caro quicquam proficit magis qu'am in sententia Pontis. Joh. 6. 63.

Secundo, Naturarum in Christo proprietates, ubiquitatem scilicet & finitudinem localem, confundere videtur, contra omnem sanam philosophiam.

Tertio. Nec corpus Christi in Sacramento ponit eorporaliter magis quam in quavis re alia; nam ubique (illorum sensu) unitum est naturæ omnipræsenti, videlicet Divinæ: sicque de pane communi non minus quam Sacramentali vere diceretur, hoc est corpus meum. Id vero ipsi insicias ibunt.

A. Quid censes de Calice Sacramentali Laicis denegato?

B. Id esse Sacrilegæ prorsus audaciæ decretum, non obstante institutione Christi, quin & Primitivæ Ecclesiæ praxi, à † Concilio Constantiensi, rotunde quidem † ses: 13. & terminis terminantibus blasphemante, eructatum; unde Lutherus facete Concilium Non-Obstansiense dixit.

A. Sed A. Sed in solo Pane (Corporis Dominici Symbolo) utrumque percipitur elementum, viz. per concomitantiam.

B. Sic & ipsis Sacerdotibus sub una specie communicare sufficeret, & sic frustra sub utraq; specie cœnam instituisset Christus; quorum alterum contra Missificantes facit Sacerdotes, utrumque contra institutionem & praceptum Christi: Sed cmnes Non-obstante solvet nodos.

A. Quinam admittendi sunt ad Conam Do-

mini?

B. Baptizati omnes adultiores, circa a fidem sic satis b informati, extra Communionem Ecclesiæ non e ejecti, quíque sine dato scandalo vitam instituunt.

2 Heb. 6. 1. b 1 Cor. 11. 29. c 1 Cor. 5. à v. 7. ad fin. c.

A. Quid si contigerit, ut quibus ista desunt conditiones admittantur nonnulli, an ideo abstinendum

eret bonis & ritè præparatis?

B. Ad Rectores Ecclesiæ pertinet ejusmodi incommodis (quà fieri potest) occurrere: verum ut ob noxam alienam, suo se quis fraudaret privilegio, nimium sapit rigorem, suíq; neglectum.

A. Quod si cum impiis (ad mensam (cilicet ordinariam) non sit a edendum, multo hoc minus ad

mensam sacram licitum videatur.

2 1 Cor. 5. 11.

B. Imò valde dispar est ratio, quæ irritam facir

facir consequentiam; quoniam mensa Domini communicare quiliber Christianus a ex pracepto tenetur, esque hoc indultum à Christo constat in maximam anima utilitatem, quorum neutrum Communioni ad mensas ordinarias quadrabit; proinde in tam dissimili casu frustra est qui eandem urger non communicandi libertatem.

a I Cor. 11. 26,28. collat. cum I Cor. 10. 16.

A. De Gesta in Sacramento Eucharistia per-

B. Arbitrio Ecclesiæ (utpote rem mediam)

relinquendum.

im

per

cie

q;

ım es,

um

05.

0-

fi-

m

ilo

ad

2-

m

lì

A. Sed Apostolos ad mensam cum Christo accum-

bentes percipise liquet ex Mat. 26. 26.

Bo ld quamvis valde sit probabile, tamen certò constare non potest: nam hoc tantum inde liquidò evincitur, Dominum instituisse Coenam suam, priusquam ex mensa cum reliquis surgeret. Hoc verò multò evidentius est, Christum de Gestu præcepisse nihil; imò neque s. Paulus, qui circa hoc sacramentum se tradidisse afferit quod acrepit à Domino, ullam omnino esus mentionem infinuavit; unde rem esse adiaphos ram tutò concluditur, quia sine pracepto nullum obligat exemplum.

A. Non est igitur Ingeniculatio, dum sacra

Superstitiosus?

B Pari quidem superstitione teneri vide-

antur, qui gestum sacramentalem aut absolutie necessarium habent, aut per se illicitum; quip, pe qui sub Præcepto Divino non cadit, sur ante diximus.) Nedum Idololatra est, qui maximi Hominibus collati beneficii tesseram, idque orans sicut in Ecclesia Anglicana de genu accipit.

A. In hoc aut alio quovis consimili cafu, quid

factu optimum videtur?

B. Ecclesiæ judicio, & a receptis Legibus, & Consuetudini acquiescere, non autem inutiles serendo b lites, concordiæ fraternæ vinculum dissecare.

1 Cor. 11. 16. b 2 Tim. 2. 14. c Eph. 4. 2, 3

A. Ad vim Sacramentorum percipientibus derivandam, estne necessaria Intentio Ministri ?

B. Minime's sic enim penderet beneficium Dei & sidelium consolatio ex insirmitate aus improbitate humana, eaque non sua perceptentium, sed aliena, male administrantium: quod perabsurdum est.

A. In quo cernitur istius sententia absurditas?

B. Scilicet indignum nil magis infinita tum bonitate, tum sapientia Christi, quam sufficientionum suarum vim appendere intentionabus Ministrorum: sic enim sieri possit ut essectum ab eo designatum nunquam sortiantur. Vid. 2 Cor. 4. 7.

A. Nonne etiam hoc telo suam ipsorum causam maxime jugulant Pontificii ?

B. Nihil verius: cum enim v.g. Baptismum volunt

volunt ex intentione Ministri pendere, sequitur Ministro non intendente non Baptizari: qui autem Baptizatus non est, nullius ordinis Ecclesiastici capax censetur. Hinc, utrum quis sit Presbyter, Episcopus, aut Papa, ignoratur; sicq; sluctuabit omnis sides Curia Romana.

A. Quid verò si Minister aut joco tantum, aut ad corporis immunditiem abluendam, aut also quovis consimili fine, parvulum aque conspergeret, hoccine

Baptismum appellabis?

Colu.

pip,

(W

ma-

dque

pit.

quid

bus,

iles

um

de-

m

¥£

12-

d

n

B. Si ad Baptismum conferendum seriò accersitus, præscriptam à Christo verborum formam
adhibeat, quicquid intenderit Minister, verum
contulit Baptismum.

A. unde verò boc efficitur?

B. Exeo, quod desectus iste, quem singis, Ministri (quanquam gravissimus) non est in substantia Sacramenti, sed pure accidentarius; Accidentia autem non mutant rei essentiam.

T 2 CAP.

#### CAP. XXIV.

# De statu Mortuorum.

F

g

A. Quid accidit animabus humanis corpore per mortem solutis?

B. Piorum anima \* æternam b mox possident sælicitatem cum Christo in Cœlis; impiorum dæternos patiuntur e Inferni cruciatus.

2 2 Cor. 5. 1. ad v. 9. b Phil. 1.23. \$ 2 Cor. 5.8.

d Mat. 25. 41. e Luc. 16. 23.

A. Quid de Corporibus statuendum?

B. Utrorumque a resurrectura in die Judicii, suis denuo animabus consocianda; b illorum quidem ad statum gloria, horum ad ignominiam, aternumque contemptum.

3 1 Cor. 15. 35. b Dan. 12. 2.

A. Nunquid idem numero corpus resurget ?

B. Idem sine dubio quoad a substantiam, hoc est, ex eadem numero materia de novo constructum, b sicut Deo videbitur; non idem quoad caccidentia. Hic autem, quando tacet Scriptura, in specie nihil temere asserendum.

1 Cor. 15. 53,54. 4 ibid. v. 38. c ibid. v. 42,43,

A. Quid censes de loco Pontificio Animarum

tertio, qui dicitur Purgatorium?

B. Eum ne unius quidem testimonii Scripturalis colore vel umbra niti, quin turpem esse potius animarum mercaturam, nec exiguam in ChriChristi sanguinem contumeliam.

A. De mercatura ista (multisque aliis illorum Hominum ejus dem nundinationibus) diu est quod ea satis innotescit orbi Christiano; sed quam san-

guini Dominico labem adspergit ?

B. Hanc scilicet, quod satisfactionem Christi elevat, si non evacuat; cum ea siquidem commiscet satisfactiones Justitiæ Divinæ, eásque post mortem, humanas; unde hoc redundat gravissimæ in Christum contumeliæ, quod pro peccatis ex parte tantum, non ex asse satisfacerit, tota reclamante Scriptura.

Vid. Dan. 9. 24. Rom. 4. 25. c. 8. 33, 34. Heb. 10.

14, 18.

ent

ımı

. 8.

ii,

m,

C

A. Nonne verò preces pro defunctis antiqui-

tus haberi consueverunt?

B. De precibus Eucharisticis & commemora - tivis verissimum est, quin & de propriè petitoriis post aliquot à Christo secula mos inolevits sed cum Purgatorio isto commune nihil habentibus.

A. Qui sic?

B. Quoniam hoc tantum in illis volebant Veteres, ut fidelium animæ ad plenariam gloriæ possessionem in cœlis admitterentur, qua non ante diem Judicii fruituras existimabant: imò fiebant preces istæ ob ipsos quoque Confessores, Martyres, atque adeò B. ipsam Virginem. Nihil interim de Satisfactione post mortem futura, aut de sictitiis Purgatorii terriculamentis

lamentis prodiderunt Antiquis

A. Sed nonne Apostolus ipse pro defuncto oras,

t

viz. One iphoro ? 2 Tim. 1. 16, 18.

B. Dato nunquam concedendo, One sipherum cum ista Paulus scriberet è vivis excessisse, tamen illa precatio Apostolica cum Pontificiis, in gratiam Animarum in Purgatorio sudantium institutis, nihil habet commune, (nam hic de cruciatibus & 20.)

A. Quidni verd Onefiphorum concedis ed loci

mortuum ?

B. Quia nulla loci cogit circumstantia: nam Primo. Si Ephesi tum ageret (ubi mansit ejus familia, c. 4.19.) quidni includeretur, ut Pater-familias, in sua ipsius domo?

Secundo, Mortui familia minus congrue di-

ceretur.

Apostolus.

A. In Judicio Universali quis futurus est Ju-

dex?

B. Christus ipse, cui omnis commissa est potestas hominum peccatorum gratia judicio (longe iniquissimo) ad Crucem damnatus. Ada 176. 310 2 Cor. 5. 10.

A. At de Sanctis dicitur, quod ipsi quoque ju-

dicabunt mundum. D Cor. 6. 2.

B. Priùs scilicet judicati. & tanquam Adsesfores Christo comprobabunt ejus sententiam.

A. Cur infidales dicuntur (in hoc prafente se-

culo) jam damnati ? Joh. 3. 18.

rum

ta-

iis,

um

de

loci

im

r-

li-

rit

4

-

B. Nimirum ex decreto Legis, non ex Ifententia solenni seu formali Judicis.

A. Peracto hoc Judicio quid superest ?

B. Tunc Regnum (Mediatorium scilicet)
Patri traditurus est Christus, & (evanescente
isto munere Oeconomico) Deus erit omnia in
omnibus. 1 Cor. 15.28.

Cui omnis sit laus & gloria, Nunc & in secula seculorum. Amen-

q mortem ejus percipiestes aumuntient

a r Cor. 11. 24.25. h = 20.
A. Quant autom es dibe e gè Comme modulo ?
B. Non tantàm hiftorics, in famous autlabris aut corebro fluids, quas a Hypocrita.

LAMOS mirimo lapinum edo priesto sed birrasto sed priesto sed birrastiva de van quandam salam sa

a 78.35,50. b Mat. 23, 10. c Mar. 25,79. d W

A. Id on her interior

Talis est debet Chail i in Coran fin Recer-

Primo, Cucificii Domini a amoris erga fe melliullimo tentu parcicipaneis animum parcicipaneis

# APPENDICULA PRACTICAL

a insumed in if (d

A

## De Cana Domini.

A. Q Vorsum instituit Christus Sacramentum appellatur?

2 \* 1 Cor. 10. 16. b 1 Cor. 11. 20. \* ¿υλογίας idem quod ¿υχαεικίας. Confer Mat. 26. cum Luc. 22.

B. In gratam sui a commemorationem, utque a mortem ejus percipientes annuntient.

a 1 Cor. 11. 24,25. b v. 26.

A. Qualis autem ea debet effe Commemoratio?

B. Non tantum historica, in summis aut labris aut cerebro sluida (quæ a Hypocritarum & maxime Impiorum esse potest) sed b practica & c affectuosa, quæ d vim quandam salutarem animæ sideli alte imprimit, ac insigit.

2 78.35,36. b Pfal. 103.18. c Mat. 26.75. d If 26.8, 9.

A. Id explica uberius.

Talis effe debet Christi in Coena sua Recer-

datio, quæ

Primo, Crucifixi Domini a amoris erga se mellitissimo sensu participantis animum pa-

cat, & cœlesti b voluptate perfundat.

2 Foh. 15. 13. b 1 Pet. 1. 8.

Secundo, Que amoris vicissim erga a Christum igniculos in corde Communicantis exsusciter, in illius b laudes meritissimas & obsequium rapiat.

3 Joh. 21. 16, 17. Cant. 1.7. b 1 Tim. 1. 12. ad

v. 18.

A.

um

em

ue

It

1-

d

C

Tertiò, Quæ Charitate flagret in a proximum maxime in b domesticos sidei, c suorganizas.

a Mat. 18. 32, 33. 1 Joh. 4. 11. b Gal. 6. 101

c 1 Cor. TO. 17.

A. Quid est annuntiare mortem Domini?

B. Est publice, atque uno simul ore omnes fateri, mortem ejus nostram esse vitam, cujus ibi non signa modò, sed & arrhæ quædam ac tesseræ ob oculos ponuntur: imò neque signa tantum aut repræsentantia, aut obsignantia, verum etiam exhibentia merito appellari dictat ratio.

A. Dic primum quomodo elementa illa in Sacramento aspectabilia cum actionibus eò pertinentibus) signa dicantur repræsentantia mortis Christi, simulque beneficiorum omnium inde scatu-

rientium.

B. Panis scilicet, etsi fractus, est a baculum vitæ; imò, nisi dentibus comminutus, alendo corpori non sufficit: nec vinum b latificat cor, nisi ab Uvis expressum, alioque transfusum, se quasi extravasatum.

a Pf.

a Pf. 109. 16. 5 Pfal. 104. 15. inleico

A. Hac autem accommodanda censes ad Corpus & Sanguinem Christi in sacra Cana repræsentatum?

B. Plane; cum sacrarissimi Corporis istius a contusionibus & vibicibus sanati nos simus, & pretiosississimi Sanguinis b effusione à peccatorum omnium sordibus & maculis abluti.

2 If. 53.5. b 1 fob. 1.7.

A. Vnde constat signailla Sacramentalia tesseras quoque & sigilla esse nostra per Christum vita?

B. Multifariam.

Primò, Ex adjuncto Sacramentis omnibus (sive Legalibus, sive Evangelicis) communi, quod est a obsignare vitam in novo sœdere promissam. a vid. Enchirid. c. 15.

Secundo, Ex fine Politico convivii publici, quod ut certissimum amicitiæ s fæderalis sym-

bolum est semper inter \* omnes

\* Vide eruditam
D. cudworth disfert. de Cæna test ut Christus ad Cænæ suæ
honorem ac delicias vocaret, nisi

quibus tanto beneficio testatissimum faceret,
eos secum in gratiam rediisse, nec se peccatorum
velle recordari amplius.

2 Gen. 26.30. & c. 31. 54. Pf. 50. 5.

Tertio. Ex ipsa Institutionis forma & phrasibus, Accipite, edite, bibite, hoc est corpus meum, minime obscurum est Sacramentum istud el

b

fi

obsignare fidelium animis, quæ sensibus offert beneficia; alioqui non responderer signo res fignificata.

A. Qui (ic?

rpus

nta-

tius

&

um

Te-

vi-

us

ıi,

0-

B. Nempe non accipitur & editur corpus, neque bibitur sanguis Christi nudo repræsentamine, (nam ad hoc utriusque elementiad sacram mensam appositio, & hujus effusio, illius fractio sufficeret) sed altiorem obsignandi sensum verbis istis inesse suadet ratio.

D. Dic quomodo.

B. Scilicet eodem recidit ac fi dixisset Dominus, Quicunque rite præparati ad mensam meam acceditis, tam certi esse possitis corpus meum pro vobis immolari, sanguinem pro vobis effundi, utrisque animas vestras ad vitam æternamali, quam estis externis hisce symbolis pasci & sustentari corpora.

A. Ea quoque Signa in Sacramento adhibita

exhibentia vocasti.

B. Sic; quod enim panis & vinum corpori afferunt, vires scilicet & vigorem, queis vitæ filum extenditur, validiúsque redditur, id animæ fideli corpus & sanguis & Christi per fidem præstar in Sacramento.

A. Cur verò signis usque adeò obviis & expositis (cujusmodi sunt panis & vinum) tanti mysterii sub-

umitatem adumbravit Dominus?

B. Quanquam huic, eique confimilibus quæfitis, sufficeret apud homines cordatos, & omni fa-

fapientiæ Divinæ reverentes, a responderes quia b sic ei placuit, non desunt tamen diversi generis rationes.

a Rom. 9. 20. b Mat. 28. 18.

A. Proferantur in medium.

B. Primò, Ne fignis nimium tribueretur, quin potius per horum vilitatem Instituentis gloria magis emicaret, & per infirmitatem elementorum sua perficeretur potentia. Huc accommodari possunt illa 1 Cor. 1. à vers. 25. ad finem cap. 2 Cor. 12. 9.

Secundo, Ne Sacramenta Evangelica, quæ toti Ecclesiæ tam plena gratiæ & suavitatis esse voluit, sint vel ulli membro, vel ullo nomine

onerofa. Quin

Tertio, Nec symbolis potuisse aptioribus totum repræsentari videtur mysterium, sive Christum ipsum, sive Corpus ejus mysticum spectemus. Quid enim suave illud sides epulum,
partibus suis omnibus & numeris integrum, signantiùs adumbrare potuerit, quam panis & vinum, quorum ille stabile fulcimen vite, hoc dulce
cordis levamen. Quid fratrum vite, hoc dulce
cordis levamen. Quid fratrum vites (ceu mensa pari
b sidei, seu charitatis, qua aliis præsub sidei, seu charitatis, qua aliis præsuinterpanissis
cere debent) unitatem coloratius depingere?

A. Quid ergo de iis censendum qui boc anime pabulum Ecclesia Infanti, non Adultæ, proprium asserunt?

B. Eqs

ere;

tur,

elemem

oti fle ne

1

A

B. Eos facile revinci, tum

primò, Ex disertis Apostoli verbis, ubi dicit, quoties cunque panem hunc ederitis, & poeulum biberitis, mortem Domini annuntiatis osquequo venerit, i e. in gloria ad judicium: tum

Secundo, Ratione ab analogia alimenti corporalis ducta, quo neque Infans, neque Adultus

earere din potest.

A. Quid de iis, quos nulla ad bos epulum invitat orexis, aut quomodocunque tanti non faciunt?

B. Pessime scilicet animabus suis istos consulere, non secus ac illi corporibus sacerent, qui escam corporalem sastidirent. Vide Exhort. primam in Liturgia Eccles. Angl. ante administr. Eucharist.

A. Quid tamen siquis ad hoe Sacr. diutius

quam par sit, sulpa non sua abstinuerit?

B. a unus quis que portabit onus suum; neque dubitandum est, quin istum sibi desectum aliunde (ex Verbi maxime penario) Paterfamilias ille coelestis, & Deus omnis gratiz curabit.

3 Gal. 6.5. b 2 Cor. 12.9.

A. Ad salutarem Eucharistie participationem quid requiritur?

B. Ut sui quisque examen instituationque des

A. Istius autem examinis quanam effe debent

objecta?

B. Tria, Resipiscentia, erga Deum, Fides erga Christum, & Charitas erga proximum fine quibus

quibus omnibus qui edit & bibit, edit ac bibit

2 Att. 20. 21. b I Cor. 11. 29.

A. Ista ordine percurramus, & primo cur hoc in negotio necessarium est examen antecedaneum Resipiscentia?

B. Quoniam si ista desit, corde impuro & minime Christiano ad Christi mensam acceditur, quod nemo hominum a impune feret.

2 Heb. 10. 22. ad v. 32. præcipue v.29.

B. Quid autem est Resipiscentia?

B. Est a donum Dei gratuitum, quo sie conversio b cordis & c vitæ à peccato d omni reg. nante ad obsequium Dei.

a 2 Tim. 2.25. b Rom. 6.17. Pf. 119.80. c Pf. 119.

59. d Pf. 119. 122. c Rom. 6. 12.

A. Ad veram Resipiscentiam quid requiritur?

B. Primò, Tristitia secundum Deum, a cujusq; nunquam pœniteat, ex peccati bodio, camore Dei, & d spe misericordiæ divinæ prognata.

. 2 Cor. 7.10. b Pf. 119. 104, 113, 153. c 1 70.5.

3. d Pf. 51. 17. 15. 55. 7.

Secundo, Peccatorum a Confessio apud Deum b minime fucata, & c particularis, corum præcipue d'quæ vastant Conscientiam; quæ iis insuper e qui animabus nostris invigilant dicenda est, ut prudentia Christiana dictabit.

a Ps. 32.5. 1 Joh. 1.9. b Ex. 9. 27,34. Ps. 78. 34, 36,37. c 1 Tim. 1.13. Ps. 51. 14. d vide exempla proxime citata ad c. e Arg. à minori vid. Jac. 5, 16.

Tertio,

ef

Tertid, sazisfactio (ubi is quoque pars læsa est) præstanda proximo. Lu. 19.8.&c 17.4.&c.

A. Que precipua sunt ad Resipiscentiam irri-

tamenta?

bit

boc

&

B. Primò, Læsa peccato Majestas, b Puritas, & Misericordia Divina.

a fer. 7. 19. b Hab. 1.13. c Rom. 2.4.

Secundo, Amor Christi, qui se victimam (in Iucharistia commemoratam) pro peccato obtu-

lit. 2 Cor. 5. 14. 1 Job. 3. 16.

Et Tertid, Spiritui quoque Sancto (contra luctanti) peccatorum a multitudine, b magnitudine, c totiésque recursantibus injuris incussus d'dolor.

a Pf. 40. 12. b &zra 9. 6. Pf. 78. 40. d If. 63. 10. Eph. 4. 30.

elesiæ, imò & c inimicis Dei scandalum.

Gen. 34.30. b Gal. 2.11.14. c 2 Sam. 12.14. Rom. 2.24.

A. De Resipiscentia satis: cur Fides hic requi-

B. Non solum quia a sine Fide impossibile est placere Deo, sed quia b accipere, edere, do bibere (Spiritualiter) corpus & sanguinem Christinihil aliud est quam credere, aut certe quidem estectuum Fidei, que hic & manus, & oris, & ventriculi vicem sustinet.

a Heb. 11.6. b Joh. 6. 47,48.

A. Quanam huo incentiva potissimum faciunt?

B. Ve-

B. Veracitas Dei, ineffabilis erga Hominem bamor, & patientia Christi.

\* If. 1. 19,20. b fo. 10. 11,15. c Apoc. 3. 20. Mat.

23.37.

A. Cur demum & Charitas in Proximum re-

B. Primò, Quia non potest Christum deligere (nec consequenter ei gratus esse conviva)

qui Fratrem non diligit. 1 Joh. 3. 8 4.

Secundo, Frustra est qui a suorum remissionem peccatorum sperat à Deo impetrandam, nec suas interim fratri condonat injuriolas, aut cum eo bamicitiam colere fastidit.

a Mat. 5. 23, 24. 6 6. 15. b 2 Cor. 13. 11.

A. Dicendum proxime quid sit in Sacramento

dignoscere corpus Domini.

B. Est illius dignitatis idoneam habere rationem, & summa reverentia, a non ut cibum communem & ordinarium, sed ut calestem, & dulcissimo plenum mysterio, tractare.

2 1 Cor. 11, 20,21,22.

.A. Quanam verd hoc urgent, prater ea, qua

B. Hlud potissimum, quod Cana suæ pluri-

mum impertivit honorem iple Christus.

A. Idunde innotescat?

Primo, Ex circumstantia temporis quo instituit, eà nimirum nocte qua tradendus erat in manus peccatorum, quaque cum Justitia Divi. na arduum erat & cruentum ei certamen mostra vice subeundum.

A. Quid A. Quid inde colligis ?

B. Primò, Nihil esse in hoc Sacramento hua mile aut leviculum; quippe quod Christi curam eo potissimum tempore, idque tam solenni apparatu, exercere potuit.

Secundo, Ut Legatum pretiosissimum, & summi, quo in eam slagrabar, amoris arrham Ec-

clesiæ morientem reliquisse.

ea)

m

É

12

A. Rationem cedo alteram.

B. Ea est hæc, quod ex omnibus Institutionibus suis nullam adversus Hominum audaciam & contemptum adeo muniendam curavit, cum per Apostolum interminatus est contemptori corporis & sanguinis sui horribilem reatum. I Cor-II. 27.

A. Adifta verò quis idoneus? quis stabit co-

ram devorante hoc Igne?

B. Suo nullus mortalium merito; sed bono sis animo contremiscens peccator: Ecce vocat te, non quia tu dignus es Conviva, sed quia ipso benignissimus, idémque clementissimus, Hospes. Accede, Crede, Resipisce, & manducasti.

X ELEM

1 681

Prid inde of 18 ?

B. Sieve, Will die in hoc Sacramento hat. mile las levical du equippe en el Chilli en. ra h en porifficient connorc, i et e tam loloud mi opp attis exerci e portir.

ther made, U. L. Cycl . . rome C. Thing and me the dame, and a state of the Me. clette monenten reliquite.

f. Mainem : " alterant .

C

Ea eff hee, corod ex our lines smillume. pibes lais nullam edverfus Hemboum andsciam St concemptum of the anenicaelain augusts com per Apolloium Lateroniamus est contoupe by 

A. Alifla verb chis idoneus? onis filbit co-

ram devorante Loc Ignes

D. Suo nalius morta ium merito ; fed bono his enimo concienti tens percenter: Eure meer te non quissa di non es Cont wa ted quis ma benignellimus, i '(m me element limus, He-Spes. Accede, bride, Rulpifer, Con advertis.

# ELENCHUS'

| CAP. I. De Sacra Scriptura,                                                                                   | 4.4                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| An illius Authoritas pendeat ab Ecclesia?<br>Quid Rationi in Rebus Fidei tribuendum?<br>De Libris Apocryphis: | p. 4,5.<br>p. 5, 6 |
| CAP. II. De Natura Dei.                                                                                       | C.L.g              |
| Quod Omniscientia Divina objectum sunt<br>Contingentia.                                                       | Futura<br>12       |
| CAP. III. De Tribus in Essentia Divina Perso<br>CAP. IV. De Providentia Divina.                               | nis. 14<br>18      |
| Quomodo circa malum operatur Deus:                                                                            | 19,20              |
| CAP. V. De Creatione Hominis, & Fæder                                                                         | re pri-            |
| Contra Pre-Adamitas.                                                                                          | 21, 22             |
| CA p. VI. De Lapfu Hominis, & miseriis quentibus.                                                             | confe-             |
| De Peccato Originali.<br>Nullum esse Veniale.                                                                 | 28,29              |
| CAP. VII. De Novo Fædere.  De Satisfactione Christi.                                                          | 32,33              |
| CAP, VIII. De Officio Christi Mediatorio.                                                                     | 34                 |
| An plures sint Mediatores Intercessionis.                                                                     | 35, 36<br>Gap.     |

| CAP. IX. De Fide.                              | 37       |
|------------------------------------------------|----------|
| Quod Fides Justifica à relique specie distings |          |
| Quomodo competit Infantibus.                   | 38       |
| CAP. X, De Justificatione & Sanctification     | e. 39    |
| An detur Justificatio ante Fidem?              | 40       |
| An Justificatio simul & semel peragatur?       | ib.      |
| Promissiones Spirituales & aterna facta sunt 1 | idelibus |
| Sub V. T.                                      | 41       |
| CAP. XI. De Decalogo.                          | 43       |
| An ei Praceptum aliquod substantiale attexu    | it Chri- |
| stus?                                          | 44,45    |
| De Conciliis & Votis Papisticis.               | 45,46    |
| CAP. XII. De Præcepto primo.                   | 47       |
| De Dulia, Hyper-Dulia, &c. ferè per tot.       |          |
| CAP. XIII. De Præcepto secundo.                | - 52     |
| De Ceremoniis                                  | 53 Oc.   |
| CAR WITT D. D                                  |          |
| CAP. XIV. De Præcepto tertio.                  | 60       |
| An liceat per Creaturam jurare?                | 61       |
|                                                | 52, &c.  |
| De Voto.                                       | 66,67    |
| CAP. XV- De Sabbato.                           | 68       |
| CAP. XVI. De Præcepto quinto.                  | 70       |
| De Obedientia Cœca.                            | 70,71    |
| De Obedientia Superioribus debita.             | 70,72    |
| De Potestate Parentum circa nuptias liberoru   | m. 72,   |
| and the same of the same of the same           | ere.     |

| Non licere Arma sumere adversus Principem                                                                                                                                                                                                                                | 75                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| CAP, XVII. De Præcepto fexto.                                                                                                                                                                                                                                            | 78                                     |
| An Christianis liceat Bellare?  De Duellis.  De Cade sui voluntaria.                                                                                                                                                                                                     | 79, &c.<br>80,81<br>81, &c.<br>84, &c. |
| CAP. XVIII. De Præcepto Septimo.                                                                                                                                                                                                                                         | 86                                     |
| Quod simplex Fornicatio sit peccatum, idqui vissimum.  De Concubinis: An licita sit Polygamia sub Evangelio? An uxoris demortua sororem in matrimonium liceat?  De Nuptiis primorum Consobrinorum.  De Dispensationibus Pontis. circa nuptias.  De Repudiis & Divortiis. | 86<br>87<br>88                         |
| CAP. XIX. De Præcepto octavo.  De Communitate Ana-Baptistica veteri.  De Sacrilegio.  De Decimis.  De Simonia.  De Usura.                                                                                                                                                | 94,95<br>96<br>97<br>98,6c.            |
| CAP. XX. De Præcepto nono.  De Mendacio.  De Aquivocationibus Jesuit.  De Criminationibus in Superiores intentatis.                                                                                                                                                      | 104<br>bid. &c.<br>107<br>108,&c.      |
| CAP. XXI. De Præcepto ultimo.  An ibi Pecçatum originale vetctur?                                                                                                                                                                                                        | 111<br>ib-                             |

13

---

Do Alex

E.C.

CAR MAN Petrancin time.

|                    |                      | 1. 2.030 00 Vo |
|--------------------|----------------------|----------------|
| CAP. XXII. De E    | cclefia.             | 114            |
| An semper Visibili | de Præcepro lext     | 115116         |
|                    | utherum.             |                |
| _,                 | cumenico Pontif.     |                |
|                    | distinguitur à Prest |                |
| De Potestate Euch  | lesia.               | 123 Cc.        |
| De Judice infallib | ili.                 | 124,125        |
| CAP. XXIII. De     | Sacramentis.         | 126            |
| De Sacramentis P   | ontif.               | 127, Oc.       |
| De Pado-Baptisme   |                      | 1300c.         |
| De Cana Domini     |                      | 132            |
| De Transubstantin  | stione.              | ibid. &c.      |
| De Consubstantiat  | ione.                | 134,135        |
| De Calice Laicis   |                      | 135            |
| An cum malis con   |                      | 136            |
| De gestu Ingenicul | ationis in Euchar.   | 137            |
| De Intentione Min  | nistri.              | 138            |
| CAP. XXIV. De      | statu Mortuorum.     |                |
| De Purgatorio. C   | Precibus pro Defe    | unctis. ib. co |
|                    | OC 62                | Dr. Dre. 1     |
| .570,80            | 00 02                |                |

ior Ambidi

ระชา เมื่อใช้เกลียพยาสิต เครื่องได้ เมื่อใช้เกลียพยาสิต เครื่องได้

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## EGCLESIE ANGLICANA

Ad aliquot Enchiridii loca ubi videbatur;

vie no care S. Synaxia Other

De Perfectione S. Script. cap. 1. old. Art. Rel. 6. De ejus dem sperspiruitate, Homil. de Script.

De miseria generis humani Lapsh v. 6. vid. Homil. eo de Argumento.

De Libero Arbitrio. Art. 10. 13.

De Peccato Originali. Art. 9.

114

116

တ်င. တိုင. 122

Grc.

125

26

Sec.

э́с. 32

c.

35

35

36

3

De Satisfactione Christi. c. 7. Art. 31.

De Missa Sacrificio. r. 8. ibid.

De Invocatione Sanctorum. ibid. Art. 22.

De Justificatione per Fidem. cap. 10. Art. 11. & Homil. de Salute gen. humani.

De eadem Justificatione & iis dem promissis ante & post Christum, ib. Art. 7. & Homil. de Fide.

De Operibus Supererogationis. 6. 11. Art. 14.

De Imaginum cultu, earumque abusu in Templis. Hom. de Periculo Idololatriæ, part. 2.

Juramentum esse licitum, & de natura Juramenti. c. 14. Art. 39. Homil, contra isoprias & perjurium.

De Sabbato Christiano, c. 15. Homil. 1. de Loco & Tempore precationis.

De

Be Obedientia Princip. debita, c. 16. Homil 5. 5 Y

De Potestate Ecclesia, c. 22. Art. 20.

Contra Infallibilitatem Ecclesia. Art. 19.

De natura Sacramenti. c. 23. Art. 25.

Contra Sacramenta Pontif. Art. 25.

Contra Transubstant. Art. 28. & in Rubrica novissima ante S. Synaxis Officium.

De utraque Specie. Art. 30.

De statu Piorum post mortem. 6.24. Liturg. Offic. Funebr. precat. prima.

De Purgatorio & Indulgent. Pontif. Art. 22.

24 OC 62

FINIS

# ET DRECATIONS

PRECATIONIS

no-

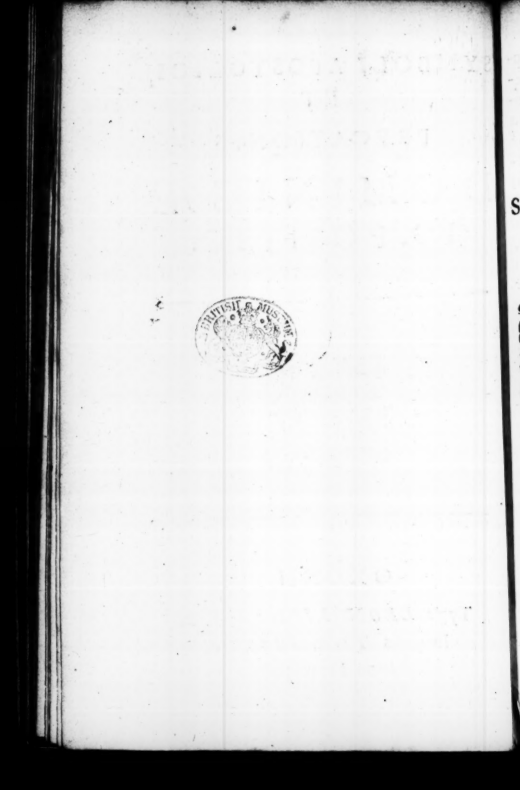
of\_

## DOMINICÆ EXPOSITIO.



OXONII,

Typis LEON. LICHFIELD.
Impensis THO. FICKUS.
Anno Dom. 1683.





#### DE

#### SYMBOLO APOSTOLICO.

Præloquium de Titulo.

Omen Symboli (ut inde ordiamur ) fami liæ recentioris videtur, quàmipfa Res, seculo nimirum quarto ruente, vel potius incunte quinto, natum. Nequenim Pseudo-Clemens morari nos deber cum Epistolis suis Decretalibus, quibus æternæ memoriæ \* Juellus noster hanc probri notam (nec immerito inuffit, quod ita futiles fint, & ineptæ, ut eas vel ingenio mediocri puer facilimè dignoscat, atque dijudicet. Taceo quas alii censuras de istis tulerint: occurrit ibi fateor vox symboli idque eo plane quo loquimur fenfu. Epist. 1. ad Jacobum Fratrem (i. e. He. braismi jure, Cognatum) Domini arque hinc à multis issque gravioribus Theologis sublestæ

<sup>\*</sup> Oblat; Geneve edit fol. 149.

fidei arguitur Epistola, Jacobum illum septennio ante vita functum afferentibus; Zebedæi verò Filium intelligunt, qui sub Herode martyrii coronam tulit. Act. 12. cum tamen ejus o'a xeeves effent, non Alphæus modo, sed Jacobus cognomento Justus, Hierosolymæ Antistes, quem Domini Fratrem prodidere magni nominis, iique pervetusti Patres. Verum de illo Jacobo quicquid fit, certum est Beati Clementis nugas esse non posse, quibus ista scater Epistola; uti cum Jacobum monet, ne litium advocatus, aut Judex secularis (quidni insuper ne villicus, aut colonus) fierer, Idemque de reliquis Epistolis Clementinis statuendum, quanquam his, & hujusmodi deliriis sui nunquam defuere patroni. etiam pro vocabulo Symboli B. Ambrosius in Epist. & Sermonibus, sed cum fatentibus inter alios & Bellarmino, & Baronio multa in utrisque supposititia reperiantur, perexiguam utraque merenter Fidem.

De Russino tamen, & Hieronymo; qui Ambrosium ætate proxime insecuti sunt, alia res est: siquid em apud eos diserte occurrit, idque sensu nostro symbolum, cum aliis olim gauderet titulis, apud Latinos quidem Regula, Norma, confessio Fidei, Indicium pradicationis Clavis appellitatum; apud Græcos Kavar, ristas si Sarxa

a De Scripter. Ecalesiaft. in Ambrof. b Ad An. 388.

anu mas innomon, jentopia interis, & fi.quod fimile

Quod autem ad Symbolinotationem attinet, vox ea madomu est, sed primariò, & generaliter notam sive signum & indicium exprimit eo plane sensu quo nomina, & verba dixerit Aristoteles esse si in fuxi masmudtor ocupsona. Quippe (inter alia) ocussonare conjicere, seu conjecturà assequi significata hoc enim signis & indiciis maxime peragitur. Quod idem Symbolo Apostolorum haud malè quadrat, quo nimirum sideles ab Insidelibus, Desertoribus, & Hæreticis ut-

cunque dignoscuntur.

fep-

Ze-

ero-

cum

no-

Hie.

rem

Pa.

cer-

ffe.

um

aris

ret. sta-

eli-

tur

in

ter

in

xi-

m-

res

ue

u-

17-

a-

2 4

Significata quæ huc faciunt tralatitia, & rei propinquiora funt. 1. Collecta (ut aliquam multi volunt ) Epularis, quæ fcilicet, adornando convivio à fingulis convivis in medium deponitur : arque huc ferè vereres in voce respicient, quasi Symbolum hoc esset junctarum in commune circa confessionem Fidei operarum opus. Nam quod Apostolorum finguli singulos conferrent Articulos, id veris fortasse Luciani narrationibus, aut Historiolæ de Septimo seniorum cellulis commodò annumerari possir. Citatur quidem venera bilis Augustinus huic conceptiuculæ Patronus Serm. 115. de Tempore, sed mira est hominum aut frons, aut cerebrum aut a'sheha' faltem qui qui tales populi Filios venerandis etiam Ec-

Utcunque Etymon Cl. Vossio in sua de Symbolo dissertatione haud admodum artidet, sic enim non Symboli sed Symbola nomen usurpandum meritò contendit; & quod advocem attinet Latinam, quicunque satis latinè sciunt, uno, ni fallor, ore suffragantur. De voce quoque Græca calculum adjicerem ni absterreret Hesychii authoritas, cui σομβολον, συμπόσιον, i. e. epulum collatitium, qui tamen sortè ciborum in epulis congeriem respexit, convivarum multitudinem cum μονοσιβείτων nullum sit convivium.

2. Symbolum Tesseram notat contractus idem prorsus quod syngrapha vel Arrha) neque hoc male convenit Symbolo, cum quo semper conjuncta est (imo antecedere debet) Confessio Fidei, Adultorum scilicet in propriis cujusque personis, Infan-

tium per Fide-jussores.

3. Symbolum Tesseram designat Militarem cen vocabulum in Excubiis, aut prælio imminente dari solitum (Anglice, Watchword) quin & insigne, ceu vexillum sub quo siunt stipendia, & quo intentos esse decet militum oculos. Quid autem aliud est Symbolum nostrum Apostolicum, quam Tessera

Teffera Christi militum, qua se ab hostibus inter noscunt, que suos ad certamen Fidei

& vocat, in eaque continet?

d

1

Quin & 40 prætereunda minime videtur Tessera ista publica Amiciria vetustissima. Symboli vocabulo indicata, quam Civirates, & qui rerum potiebantur Amicis peregre proficissentibus dare consueverint. ut Hospitaliter, & benevole à Fæderatis suis exciperenter. Imò & inter Privatos hoc obtinuisse notissimum est. Cujusmodi & erant in Ecclesia vetere telferariæ illæ (creberrimi usus ) Epistolæ Canonicæ, quæ Pacifice , Commendatiria , Communicatorie . five Formata audiebant, omnes ad Fidei communionem, & pinase apiar illam inter Orthodoxos sanctissimè colendam facientes. Hoc autem cum Symbolo Apostolico apprimè convenit, quippe quo Ecclesia membra quamvis longé lateque locorum intervallis disjuncta, communi quodam Fidei, Holpitalitatis, & Amicitiæ Teffera ac vinculo socientur.

Arque hæc de Symboli vocabulo sufficiant.

Cur autem dicatur Apostolicum, inter Theologos haud ita convenit, duo tamen intrepide affirmare nil vetat.

1º Quod Apostolis ipsis magno vete-

rum Consensu à seculo 40 adscribitur : Et quanquam nulla fir in scriptis Apostolicis diserta illius mentio, non pauca ramen ed respicere videantur. Qualia funt mongia รทีร สองทีร รูป xoylar รู วิธริ Heb. รู. 2. & 6. 1, avanopla The miseus Rom. 12. 6. Quem in locum non est prætermittenda Doctissimi Bezæ interpretatio his verbis; significavit Apostolus verum Canonem prophetia, i. e. interpretationis scripturarum veræ à falsa discernenda, nempe fi ad Christiana Fidei axiomata a' una exigantur Symbolo comprehensa, quod Apostolicum vocant, & quod eam inde ab initio Evangelica pradicationis, veluti Evangelii epitome scriptum fuit , ideoque norma, & Regula Fider merito à Tertulliano vocatur Hæc ille.

\* Huc adducta sunt ab aliis multa S' scrip. loca. & quædam veri similia, quale illudest. Im & Dadonou nuo nisu Judæ. 3. sed hæc nobis sufficiunt, qui argumenta quæcunque non tam ex numero quam ex pondere æstimamus, reque tantum aut nostris, aut aliorum tribuimus conjecturis, quin facile præ veritatis simul & pacis reverentia melioribus moniti cedamus, tantisper potissi-

<sup>\*</sup> Geo. Afhmel (Fides Apoftolica c. 31)

is

ò

2

n

t

a

mum dum intra conjecture limites tota que flip versatur, quod in hoe contingere arbitramur. Multa quidem, idque acriter, & docte suo more disputat C. Vossius, que camen ( quo fuir & judicio, & modefria ) vix opinor ab eo pro demonstrationibus habita. Sit hic libera cuique per me sententia, terum illud de quo minime hæfitandum reor hoc est, quod Symbolum Apostolicum fi non ab ipfis Apostolis conditum, in Ecclesia tamen ab illorum temporibusproximè obtinuit. Constat quidem de Ignatio, qui se Christum post refurrectionem incarne \* vidisse asserit, modo locus ille in Epistola ad Magnésianos, ubitorum fere Symbolum duratefel', recitat, non fit inter polatus, nam ut fufpectum, & veteri Lating edicioni subditium minio fignificavit in in editione sua Magnus Offerius; & ejusdem fere notæ funt illa Symboli fraftula que exhiber Epist. ad Trallianos, in quibus à Symboli verbis longius disceditur. Ego fane nullus dubito Symbolum hoc fub eadem prope forma, qua nunc cernitur, Ecclefiæ notum fuisse B. istius Martyris ztate; de exemplarium Fide non ita constare arbitror. † Apud

<sup>#</sup> Epiff.al Smyrnenf. + Aduerf. Harit. 1.1 c. 2.

TÀ

el

A

di

V

h

t

f

frenzum verò qui ztate proxima floruit, & Pelicarpi (Apoltolorum o'nperos) Discipulus fuerat multa occurrunt Symboli noftri vestigia, terminis folummodo pauculis discrepantia. Pari modo haber Tertullianus qui feculo laltem tertio in eunre florvis adv. Hæret 1. I. c. 13. Idem & Cyprianus ei contiguus quamvis exposițio illa Symboli non sit Cypriani, fed Ruffini, fub cujus etiam nomine reperitur inter opera Hieronymi, Nam & Arianorum, & Donati, ibi meminit quorum nomina non nifi multis post ejus natalitium (five Macryrium) annis audita funt. Cyprianum excipiat Marcellus Ancyranus tempore Epibbanii qui ob intentaram Hæresin quasi in Sabelli. & Novati quoque castra transiiset munere abdicatus, literas, quibus se purgarets ad Julium Episcop. Rom. dedit (vel potius apud cum exul reliquit (insertà confessione Fidei, quæ cum Symboli Apostolici verbis, fi unum aut alcerum excipias, per omnia convenit. Neque de viro Epiphanius ipse malè fentit nec sicuri opinor, debuit. Recitatio autem Symbolo mox subjungit, raum i 3 Deiwy ypapor sinnows who may &c. Hanc Fidem à S. fcr. acceptam, & à majoribus doctam ad te mitto cujus exemplar apud me reti-Epiphanio ad Hierony-Inde ab mum proxime proceditur, à quo fecundo flumine s imo & præcipiti ferimur ad noftå

ipu-

offri

crb-

fe-

erat

uus

Cy-

ine

A-

30-

ive

um

E-

in

SCE

cis

us

ne

.

n-

lè

io

9

n

n

noftram afque attatem. Hincuti reor. palam ell Symbolam hoc nostram, h minus 15 iphs Apostohis conditions cerre ab listima freund dam eos antiquitate ernendum. Neque tapti videtur quod non eadem prorfus imagine, qua hodernant confpicitur, and duod in co recitando Patres aliquantula verborum libertate. fensuum tenacissimi, mantur. Nam cum eodem plane ordine, & iifdem fere verbis recenseant, nonuulla tantum, ut res tulit, subinde interpolantes, cen explicandi, cen Hereticis occurrendi gratia, panculis item que ad przfens institutum minus fortaffe faciebant, interdum prætermiffis, iniquant videatur, nr rantula hic illic discrepantia Symboli hujus venerandæ antiquitati quicquam derogaret. Articulum de Descensu tantum excipio, qui licez eadem nunc (adeòque à permultis retro anno. rum centuriis) cum reliquis gestet infignia, tamen ut Junioris Domns (fi ita loqui fas fit) cum Differentia; nam in Symbolis Antiquiffimis eadem fere verborum forma consentientibus haud reperitur, ne in Nicano quidem Mo cen Constantinopolitano: & quanquam in Athanafiano locum habet, nulla tamen Sepultura mentio, unde fecundum illius menrem Descensus & Sepultura imsuranin videantur: arque hæc omnia palam, cuique facier den la Porro, cum Symboli originem & feculo fere Apostolico deduximus, & Patres ul-Z 2 um æ time antiquitatis ut rei notissime, & dudum ad eos derivate mentionem ejus semper faciant, quid ni hic celebrata Augustini Regula obtineat (sed bonà cum Doctiorum venia) haud video s Quod semper in Ecclesià obtinuit, nec Concilio aliquo definitum est, id ab Apostolis traditum restissime creditur.

Symbolum

### Symbolum. Art. I.

#### Credo in Deum Patrem Omnipotentem, &c.

A. Nom omnes qui Symbolo Apostolico affensum profitentur, continuo Orthodoxorum Albo

inscribendos existimas?

dum ant, ine-

nec

B. Ita sane, si sensu Scripturali, & Eccelesiæ Catholicæ primitivæ intelligant. Secus enim singulis nomen Christi salso venditantibus (etiam maxime Hæreticis) sana tribuetur Fides. Itaque si explicationem spectemus, à symbolo ad Scripturas ipsas datus appellatio, utpote multo copiosiùs exponentes, quæ illic (uti summa tantum Fidei Capita) strictiùs perstringuntur.

#### Gredo.

A. Quid est Fides qua Symbolum creditur ad salutem? B. Ad A. Ad vitandas, quâ pote, tenebras distinguendum arbitror de duplici objecto Fidei: alterum & personale, quale Deus est & Christus sairs pome, quò proprie dirigitur Fides Justifica, quæ ut Christum respicit, describitur, Enchirid. c. 9.

Alterum vero complexum, five materiale, propositione scilicet aliqua exhibitum, qualis hæc est. Christus venturus est ad judicandum vivos, & mortuos. Ista autem Fides est quæ potissimum iu quæstione continetur, illamque Assensum esse dicimus sirmum. & indubitatum, divino nixum testimonio, cum amore simul. & debita applicatione veritatis.

A. Quorsum vero adjecisti, cum amore

debità applicatione veritatis?

B. Ut distinguatur Fides, qu'à credi debes Symbolum, necessaria à sufficiente à Diabolor rum, scilicet, Hypocritarum, atque dadco Impiorum quorumcunque Fide, aur phancis matis.

A: Cur in singulari disit Symbolum, Ego Crados non autem, Nos tredimis? Dilli sup 201090

B. Quia Justus ex Fide fud vivet, non aliena, nec verbum Dei minime applicatum Credentis personæ quicquam prodest, uti nec jejuno non sumptus cibus.

<sup>. 2</sup> Heb. 16. 38.

## Be Aple boc en music of later, &

A. Car in Deum dieis, in Christum ; in Spiritam fanctum, locutione proritati latine parum

confentanea?

linlei :

ftus

fti-

tur.

m, idi-

des

ur,

8

EDA

å

es

DI

co fe

fp

los 11

n

n

C

B. 1º Quia VOX matuw, Credo, ubi transtiva est, & objective ad Deum relata invevenitur in N. T. semper fere asseclam habet præpositionem ve, vel in Hebraizans, ut puro, cum & ejuldem fignificationis, pena, accersere fibi soleat præpositiones , vela, quæ Græcis in vel int, vel in respondent ; ita ur ex Hebraica. & Hellenistica loquendi consuetudine fatendum fir, æquipollere Credere in Deum, & Credere Deo, verum,

2º Cum & ipsi quoque Diaboli Deo credant. neque Fidem tamen habeant omnem in Symbolo requisitam, cumque (præeunte Magno Augustino) Theologi plerique omnes phrases istas diligentissime distinxerint, distinguendas & Ipfi censemus, ita ut Credere Dee, ejus tantum veracitatem, sed Credere in Deum, potentiam quoque, benignitatem, & misericordiam respiciat : idem scilicet quod fiduciam in eo collocare, non autem existentiam modo. & proprietates infinitas agnoscere.

A. Vin ergo ut vocabulum [Credo] hoc fenfu ad omnes similiter Articules accommodetur

<sup>+</sup> Vid. plura apud Doctores Heylyn & Pierfon in Symbolum. B. Abut THE LITTLE

B. Absir, hoc enim impium foret, & absurdum, sed tantum quà refertur ad Deum,
cum in eo solo spes omnis & fiducia collocanda sit. De reliquis sufficit assensus cerrus,
& divinus, cum debita applicatione, ut ante diximus.

. fer. 17. 5.

A. Quid, itaque est Credere in Deum?

B. Est 1° unius & veri Dei agnoscere existentiam cum omnibus eò attinentibus proprietatibus. 2° Neminem habere neque in cœlis, neque in terris, cui innitatur, & incumbat anima, vel ad vitam hanc mortalem, & ærumnosim, vel ad futuram beatissicam, præter ipsum.

\* Heb. 11.6. b Pfalm. 73.25.

Deum esse dicere omnes natura duce vehi rectissime pronuntiavit Cicero, de Natura D.
1. 1. prope initium, & alibi, loco satis celebrato, Nulla Gens tam sera, tam barbara, quin Decos habendos sciat, etsi quales sint ignorent. Quod enim de Protagora ibidem memorat, eum scilicet an Dii essent dubitasse, Diagoram verò & Theodorum omnino nullos sensisse (quorum Nigro, ut alios taceam, eodem jure adscribatur Lucianus) multum ab est ut eos Atheos fuisse credam, quin potius circa Deum unum, & verum rectius Orthodoxos, Idolatras stupidissimos, & Polytheiris salse quidem, sed emeritò ridentes, quod de Luciano potissi-

<sup>\*</sup> Tufc. 1.2.

species to diamelifertifficants que rem

mum oftendant arguti ejus Dialogi, ned; mirum videri debet, fi ideo Martyrium (uti Socrates), minime affectarent, " fed vulgo coldwaguarern rifum mallent quam bilem excitare, id enim norunt adverso flumine Remigium, million

Quanquam verd fieri poteft (imo ufu 'sape venit) scelerum suorum diuturna consuctudine, turpissimisque complexibus dementaros Homines, eò præcipitari blasphemiæ, ut Deum ote negent, voto horreant, moribus ejurent, mihi ramen ægrè fiet

fides, hanc eis deesse Fidem, utpotes

queis diri conscia facti Mens habet attonitos, & surdo verbere pulsat;

quibusque oculi unquam indulti, queis stupendum illum cœli fornicem sufpiciants imò vel mundi pavimentum intueantut Terram, quæque in utrisque mirabilia quotidie etiam invitis occurfant, fi faltem feipfos concemplari non vacat:

Ouod autem ad Unitatem Divinam (five fingularem Dei naturam) pertinet, quicquid suo more fabulati sunt Poeta, (ne forfan impietatis apud vulgus notam & periculum minus caute subirent ; five tamen Deos ma. · jores, & consentes, five minores & selectos, five

num

exprieœlis,

at b

rum-

fum.

e ab.

eum,

allo.

rrus,

dix-

vehi a D. ebra-

2 De-Quod fcilirò &

rum iba -

heos num, ftu-

fed iffi-

patrios & domesticos respiciamus, quantumcunque demum justo Dei judicio, Hominumque inexcusabili stoliditate & libidine excrevit numerus, notissimum est unum duntaxat omni apud eos feculo Deum agnitum supremum viz. Jovem, (five Jehovam, nam inde nomen profluxisse nullus dubito) quem idcirco Patrem Hominum atque Deorum vocitarunt, cæteros potius ut ejus e ministros subsidiarios, & feudataria quasi e numina, agnoscebant, quippe tot tantisque e negotiis unum minime suffecturum stulte e judicabant. Cur verò non folum animalia Bruta, sed res quoque inanimes, imò & maonu factas divino honore prosequuti fuerint 'nullus eis admirationi locus relinquetur, qui justa Dei judicia secundum Scripturas seriò perpenderint. Crediderunt tamen illi rebus istis, quas ita colebant, vim quandam e virtute consecrationis humanæ famulari divianam, quod optime monet Grotius in Exod. 22. 5.

'Ubi obiter Moncay cujusdam prætereunda non est arrogantia, qui in Tracta'
tulo, quem Aaron purgatus inscripsit (de
Vitulo aureo) contra manifestissima ipsa
facri Textus testimonia, Patrum, Omnium, ut puto, Scriptorum antiquorum, recentiorum, nè Judaicis quidem exceptis

m-

ine

um

ni-

m,

0)

e-

us

afi

ue

tè

lia .

a-

ui e>

li

m

i-

d.

e.

a

S

faltem jure potuit) tam infando crimine abfolvere ausus est. Vid. in Crit. Sacr. Tom. 9.
Ille interim causæ suæ Pontisiciæ servire
voluit, & per me vitulam istam sibi sussque
habear, qua dignum censent qui librum
Typis commendabant. Hinc tamen discamus ex quo sonte hauserint Pontisicii desunctorum Hominum & Imaginum cultum,
de quo nemo contra eos meliùs disservit,
quam Medus noster in aureo suo de novissimorum Temporum Apostasia libello.

#### Patrem,

A. Num vox Patris hic sumenda est essentialiter, uti loquuntur, sive ut singulis in Sacrosancta Triade communicanda personis, vel potius personaliter. Sprima peculiaris Spropria?

B. Personaliter potius, alioqui nulla erit in Symbolo primæ Personæ mentio, qualis tamen reliquarum diserte facta conspicitur.

A. At idem Pater Creator dicitur Cali & Terra, à quo tamen glorioso opere neque Filius excludendus est, neque Spiritus Sanctus, unde singulas videatur includere personas?

B. Sed hic primam tantum designat, cui scilicet etsi toti Triadi suo modo commu-

Aa 2

nis

nis Creatio peculiari ratione adscribitur, ficut & Redemptio Filio, & Regeneratio Spiritui Sancto

A. Unde igitur Patris appellationem habet

Deus, qui prima persona dicitur?

B. 1° Generaliùs respectu Creaturarum omnium, quas verbo & manu sua omnipotente condidit, alit, ac sustentat. Quippe cum Creatio sit quædam Generatio, & Conservatio producta quædam Creatio, utroque nomine a meritò omnium dicatur Pater.

a Mal. 2. 10. Eph. 4. 6.

2° Specialius Pater est Adoptionis jure Justificatis emnibus & regenitis in Christo, cum quo etiam non Filii modo, sed Haredes & coheredes constituuntur fælices Animæ. Rom. 8. 17.

3° Sensu adhuc sublimiore magisque restricto Parer est Domini nostri Jesu Christi, ita scilicet ut Hic Filius sit ejus unigenitus, quod innumera testantur S. Scriptura; suffragia.

A. Explicetur hoc uberius ?

B. Deus (persona prima) Pater est Chri-

1° Per a generationem eternam, sive b communicationem essentiæ Divinæ prorsus inessabilem, ita ur (quod Symbolo habetur Nicano) sit Deus ex Deo, verus Deus ex vero

Deo. Hic autem vela contrahat Ratio, & pandat Fides.

\* Heb. 1.5. collat. cum v.3. & Jeh. 5.26. 6 6.57.

20 Quoad generationem temporaneam naturæ humanæ in utero B. Virginis; nam etsi opus istud supernaturale Spiritui Sando peculiarirer tribuatur, tamen cum fit Ille Spiritus Dei, & Pater Personarum fit ordine prima, & Fons quasi Deitatis, ad ip. sum quoque Generario ista pertinebit, unde merito dicatur Pater. Luc. 1: 35.

A. Quid est itaque credere in Deum ut Patrem nostrum?

r, fi ratio

babet

rum

po-

cum fer-

no-

ure

ri-Ta-

ni-

ue -

ri. i-

æ

i-

ţ

B. Est omnia illa ab eo fidenter expectare (modò in Filios adoptemur) qua à Patre summe bono, & de Liberis suis maxime sollicito sperari possint & debeant. Mat. 7. 11.

#### Omnipotentem.

A. Cur dicitur Deus Ommpotens?

B. Tum ratione porestatis; sive juris & Dominiis quod super omnia extenditur; tum ex parce virium, five potentias qua facir, & potest facere b quicquid vult

a Pf. 103. 19. b Pfat. 135. 6. 305 120

De Attributis aliis, five Proprietatibus, wed Enchirid . c. z. sald 1 20 0 et den Cre-

#### Creatorem Cali & Terra.

A. Quid nomine Cali de Terra continetur?

ab

&

B. Creaturæ omnes, five visibiles fint five invisibiles, quæcunque scilicet in mundo aut superiore, aut inferiore locum habent, quod fatis explicant complura alia Scripturæ P testimonia, uti Pfal. 146. &c.

A. Itaque à creaturarum classe non sunt eximendi Angeli, de quibus tamen Moses in

(ua Creationis Historia nihil attigit?

B. Quod de Mose dicis verum est, quippe cui hoc confilium erat, ut de rebus tantum corporeis & sensibilibus sermonem texeret, verum ex aliis Scripturis & rationibus abunde hoc evincatur.

A. Cedò istas.

B. Unicum (instar omnium) è Scripturis dabo testimonium, Col. 1. 16. verba hæc funt: Nam per eum condita sunt omnia tum que in celis sunt, tum que in terra visibilia, & invisibilia, sive Throni sint, sive Dominationes, five Principatus, au: Potestates, Omnia per eum, & in eum condita sunt. Hic Angelos intelligi nemo sanus negabit.

A. Daitidem Rationes.

B. Palmares hæ sunto: 10 Quia filii Dei appellantur, eique applausisse, cum jaceret, terræ terræ Fundamenra. Job. 38. 6, 7.

A. Quid inde colligitur ?

B. 1° Cum Angeli Filiorum Dei nomine infigniantur, neque tamen citra absurditatem Filii tot unigemii (ficut Christus) appellari possint, eo minores esse, & consequenter esse Filios per Creationem. 2º Angelos inter creaturarum primas imò & præcipuas suisse conditas.

A. Quam habes aliam rationem?

B. Jubentur omnes Angeli Christum adorare, etiam cum forma servi descendit in mundum hunc inseriorem, proinde non esse Christo conferendos utpote meras creaturas.

a Heb. 1. 6.

ur?

int

ndo

ent,

uræ

funt

s in

ppe

mun

ret,

a-

uris

tum

, හ

nes,

um, ligi

Dei ret, rræ A. Quando autem conditus est Mundus ?

B. Initio temporis proprio, Gen. 1.
Non autem initio illo aternitatis improprio, uti Christus extitit, Joh. 1. 1. quippe quia Deus erat. ibid.

A. An ergo Mundus non erat, aut faltem

esse potuit, coaternus ipsi Deo?

B. Non fuisse altum clamat Scriptura, ubi dicit verbo & manu Dei conditum, uti rem ab ipso Creatore diversam, proinde non ei co-æternam; nullus enim effectus per transmutationem, qualis est mundus, potest esse causæ suæ coævus: Mundum au-

rem

tem statuere essectum per Emanationem (quanquam & sic natura posterior esset) est facere Deum, aut (quod idem est) Proprietatem aliquam Divinam, quod maxime esset impium, & ab omni ratione alienissis mum. Hinc etiam evincitur, quod non potuit ipsi Deo coæternus existere.

A' Sed quomodo potuit mundus creari ex nulla materia, sive ex nulla re extra Creatorem

ipsum præexistente?

B. Certe hoc finitis creaturæ viribus fieri impossibile concedimus, quæ ex nihilo nihil facit. Sed Deum Omnipotentem, Independentem, & soli sibi Sussicientem, ut agat quicquid velit (ceu materià adhibità, ceu non) Creaturæ ulnà metiri (quæ ad ipsum a nihil est, & minus nihilo) non rationis, sed dementiæ est. a Is. 40.17.

Mosaica sensibilia nulla præter Lucem Cæli, Terræque molem (rudem adhuc & informem) ex nihilo fabricata, certè quicquid de reliqua Creationis parte sublunari statuendum, constat Hominem ex Terræpulvere (quoad corpus)

constitutum;

B. Id quidem negari non debet: ista vere Greatio impropria, secunda, & æquivalens dici consuevit, non propria & formalis, utilla prior: Creationi tamen proprie dictæ dictæ æquivalet, quoniam sine virtute sur pernaturali & omnipotente in tales corpotum species & formas plane admirandas inepta prorsus esset materia, quæ compagihari unquam potuit.

\* Pfal. 139. 14,15, 16.

nem

Tet)

ro-

imè

iffi.

non

ex

rem

fie-

nilo

m,

bi-

ad io-

mis

eli,

m)

jua

m-

us }

re-

72-

12\_

tiè

læ

A. Quid hinc discit Fides?

B. 10 In admirationem rapi potentiæ, bonitatis, & sapientiæ, qua condita sunt omnia. Psal. 104. 24,25. Apoc. 4. 11.

obsequium, & amorem Dei, in coque b spem omnem ponere.

2 fer. 5. 22. b 15. 40. 28,31,

#### Art. 2. Et in Jesum Christum.

A. unde Ocarseare inditum nomen Jefu?

B. Jubente Deo per Angelum antequam nasceretur, addità meritishima nominis ratione; Ipse enim servabit populum suum: Quippe Jesus, sive Jehoshua Hebr: idem sonat, quod Salvator Latine.

a Mat. 1.21. Luc. 1.31.

A. An itaque Jesus ci nomen proprium & personale fuit, quale Circumcissonis tempore Infantibus indi solitum?

B. Sane sieur & Christus, sive Messiah Hebr. nomen Officii, quod unctum norar,

b ratione

ratione muneris & Regii, & Sacerdotalis, & Propherici, quibus etiam fingulis examussim præstandis unctionem à Spiritu accepit sine modo. Is. 61. 1.86. collat. cum Joh. 3.34.

Valde placet ariolatio doctiffimi \* Pierfoni (cui etiam adstipulantur Fagius, Bonfreerius, & alii) de mutato à Mose nomine Osea · filii Nun in Jehoshuam, five Jesum : Num. 13. . 16. (aliis 17.) quod scilicet haud fine magno, & fingulari mysterio factum fuerits cum eum Jesu nostri Typum luculentissimum fuisse confter, ut qui populum suum in Terræ promisiæ possessionem quietam debellatis & deletis circumquaq; hostibus introduxit: licet enim Hebræis familiare sit? Heamanticum in formatione nominum · Propriorum præponere (seu ornatus, seu animi causa) quo tamen consilio mutationem istam Moses facerer, nisi pusueras, haud expeditus est conjecturæ locus, præcipuè cum nulla aliàs sit in sensu variatio (idem enim & אושע א fonant, ) itaque non ibi nudæ Heamanticæ munus exercet, sed vice fungitur magni Tetragrammati (cujus est litera 12, ) sicq; Salvatorem Domini (i.e. à Domino constitutum) vel per Dominum onorar. Dominus autem ille noster est Jehofloua, five fesus omnigenæ salutis Dux invictus, & Fons perennis. Sed videfis Authores

<sup>\*</sup> In Symb. fol. 96. &e.

suprà laudatos, pracipue Reverendum Pier-

. &

ffim

fine

ier-

fre-

fea

13.

no,

um

um

er-

la\_

ro-

it 1

un

eu

0-

ud uè

m

on

ed

US

.8.

m

0-

i-

es'

12

A. Num Christus noster ille idem est Meshas, qui promisus est Patribus jam inde à primo a lapsu, quemq; tot venturum denuntiarunt b Propheta?

Gen. 3. 15. & 12. 3. collat. cum Galat. 3. 16. Gen. 49.10. Deut. 10.15. collat. cum Act. 3. 22. IJ. 9. 6. b Dan. 6. 24. &c. cum innumeris ferè aliis.

B. Hoc Promissionum simul & Prædictionum indubitata adimpletio satis supérque demonstrat; quicquid pro vetere ingenii pervicacià, justóque simul Dei Judicio occæcata obstrepar blasphema Judæorum colluvies.

A. Quibus pracipue mediis miserorum Homuncionum revinci hoc poterit insaniæ?

B. Luculentissimis veteris Instrumenti Testimoniis, cujusmodi ea omnia sunt, quæ ante subversam, & ab imis radicibus evulsam, eorum Politiam, (quomodo nunc cernitur, atque ab excidio urbis usque & Templi universo orbi notissimum suit) vemurum prænunciant Messiam, eáque insuper quæ gloriam pollicentur multò majorem Templo b secundo quam primo, cum hoc tamen omnibus omnino nominibus multo esset illo caugustius, uno hoc excepto, quod illud Christus Dominus Gentium desiderium præsentia sua dictis, sactisque Bb 2 divinissimis

divinissimis ornaverit, aliámq; frustra est qui rationem, vel unam expiscari velit.

a Gen. 49. 10. b Hagg. 2. 7. c Hagg. 2. 3.

A. Sed dato quod Messias de facto venerit, unde liquet Jesum Christum illum esse ipsum

revera ipsum?

B. Ex eo quod omnes de Messia Prophetiæ (ad minimas usque circumstantias) in illo uno complementum acceperint, quod bina Fæderis Instrumenta invicem con erenti facilè constabit: Nos brevitati studemus. Qui plura volet, consulat Reverendissimum Piersonum, in Symb. Art. 2. qui hæc omnia non minore quidem eruditione quàm copià & diligentià pertexuit.

A. Quid hinc Fides efficit, quod Jesus noster

Sit Christus?

B. Totum quodammodo Religionis Christianæ, nisi enim undus, i. e. à Patre constitutus esset ad singula, quæ illius esse profitemur, obeunda munia, vana esset omnis Fides, vana Evangelii prædicatio, cujus serè summa est Jesum esse a Christum, i. e. salvatorem à Deo Patre ordinatum & constitutum.

3 Mat. 16. 1617. 1 Joh. 5.1.

Cap. 2. Art. 2. Unigenitum Filium ejus, Dominum nostrum.

De Filio Unigenito respice quæ paulò ante dicta sunt de Patre, déque Persona, & Officiis Christi Mediatoris, vid. Enchirid. c. 3. & 8.

A. Cur dicitur Jesus in Symbolo Dominus

nofter?

a ef

perit,

ohe.

) in

uod

n'e-

ide-

dif-

hæc

iàm

fter

nis

tre

ffe

n-

u-

n,

&

B. Non tantum ratione Dominii absoluti, a (qua est super omnia Deus benedictus in secula, a Rom. 9. 5.) sed Jure Oeconomica, & Delegato, ut Mediator, eóque duplici.

1º Generali, quo omnis ei potestas tradita est in Cœlo & Terra. Mat. 28. 28. Joh.

5. 27.

2º Speciali, idque est, 1º Jus acquisitionis, sive a pretii, quo nos redemit; 2º Jus b belli, quo subegit.

\$ 1 Cor. 6. 20. b Rom. 5.10. 2 Cor. 10.4. Col. 2.15.

A. Quid itaque credimus ( ex mente Sym-

boli) de Jesu Christo Domino nostro ?

B. Eum scilicet Deum esse verum, Dominúmque omnium, sed ratione peculiari nostrûm, id est. Credentium, qui solus à potestate teuebrarum mortis, & Diaboli, pretioso suo sanguine, & victrice manu redemit demit, a nostri curam semper agit, b quosque captivos plusquam victores & Reges secit, per quem cunum sperando omnis salus, cui demum uni d vivere, & mori debemus.

2 Joh. 14. 18. Heb. 13. 5. b Apoc. 5. 1. Rom. 8. 37. c Rom. 8. 32. d Rom. 14. 8.

#### Art. 3. Qui Conceptus est ex Spiritu Sancto, Natus ex Maria Virgine.

A. Cur conceptus est Christus ex Spiritu San-Eto, non autem ab Homine per generationem naturalem?

B. Quoniam erat iple Sanctissimus, Agnusque sine macula suturus, qui tolleret peccara Mundi. Luc. 1. 25.

A. At quamvis ind proprie quoad naturam esset humanam, a quomodo potest esse mundus qui nascitur ex muliere? 3 Job. 25. 4.

B. Per Sanctificationem uteri Virginis supernaturalem plane & mirificam, qua obumbrationis vocabulo notatur. Luc. 1.35.

A. Quomodo conceptus est Christus ex Spiri-

B. Non per communicationem Esential divina (qua Filius Dei nunquam caruit) non per Creationem alicujus nova Substantia

sque tiæ à a semine Virginis diversæ, sed ejusdem fanctificatione fimul ac praparatione in utero. modo prorsus ineffabili, ut inde prodiret Christus Homo, non b exuendo quod antè fuit, sed induendo quod non.

a Gal. 4. 4. b Rom. 9. 5. Joh. 1. 14.

A. Num itaque Christus verus erat Homo, vero corpore animâque humana præditus ?

B. Omnino, quod ubique clamat Scriptura, ejuschem plane a carnis & sanguinis nobiscum particeps; esuriens, sitiens, edens, bibens, dormiens, lachrymans, fudans, manu palpabilis, uti nos, & demum in eadem carne multa à sanguinariis contribulibus indigna & horrenda ad mortem usque perpressus.

Heb. 2.14.

ecit,

cui

m. 8.

i.

San-

mem

Ag-

pec-

atu-

nun-

inis

ob:

piri-

ntiæ

uit)

an-

tiæ

A. Hec quidem carne indutum probant, quid habes de Anima?

B. Testem Ipsum (omni cavillo majorem) in agone isto Animæ mirabili. Mat. 26. 28. Nec potuit sane Filius Hominis dici, si humanum haberet nihil præter corpus, nec in sapientia crescere (cujus non est capax subjectum moles corporea) imò nec dolores sentire, quos sensit tamen acerbissimos, & multa insuper ex isto Hæreticorum delirio jampridem exploso præter jam prolata nasceretur Absurdorum seges.

# Luc. 2. 52.

A. Manserunt igitur in Christo sua cuique natura proprietates illasa, distincta, & in-

B. Prorsus, idque in una & eadem persona seute fuffragante passim Scriptura,

& Symbolo Athanasiano.

A. Qua autem ratione Hoc nititur?

B. Ex eo quod si esset ulla naturarum aut consusio, aut absorptio, Christus nec Deus esset, nec Homos sed medium nescio quid ex utroque constatum, uti mistum neque hoc est elementum, neque illud, unde contemperatur. Quod autem ad naturarum conversionem attinet, ea tot & tantis scatet absurditatibus, ut recensere piegeat.

Videsis Doctiss. Piersonum in Art. 3. A. Quid ex incarnato Christo discimus?

B. 1° Stupendum mirari Gratiæ Divinæ, & Amoris Christi mysterium: His enim unice stimulis incitatus Servator Mundi, quanquam minime latrocinium duxerat æquari Deo, Formam Hominis, imò & servi non respuit, quo peccatores Deo reconciliaret. Heb. 10. a 5. ad 10. Gal. 4. 4, 5.

2º Hinc quoque Justitiæ Divinæ speculum nobis insigne proponitur, quæ nullum niss ex Christo carne induto voluit accipere placamentum: Hinc & Ira Dei ad-

verfus

feria luculentissime ostenditur. Heb. 9.

22. & 6. IO. 4.

que

in-

er-

ira,

um

nec

cio

um
ud,

naan-

pi-

næ,

im

di,

ari

on

et.

cu-

ımı

Ci-

d-

นร

3° Cum unio illa personalis. & hypofiatica in Christo cum natura Divina ad tantum honoris fastigium evexerit Humanam, memores esse oportet Christianos, ne quid humile aut sordidum, autnatura sua usq; adeo exaltatà, quidvis indignum faciant. I Cor. 6•15. 20. Eph. 5. 30.

#### Art. 3. Natus ex Maria Virgine.

A. Unde constat Mariam, quando Christum peperit, fuisse virginem?

B. Ex virgine nalciturum Christum illa præ cereris docer Prophetia. If. 7. 14.

Ecce Virgo concipiet, &c.

A. At constanter volunt Judai vocem no y (quæ Virgo redditur) non tam statum notaresquam ætatem, idemque quod Adolescentula valere & non propriè virginem significare.

B. Volunt sane, sed odio Jesu Messia, nec mirum, cum hic locus tantopere pungat, nullibi enimalio significatu reperstur in Scriptura; namut no by Prov. 30. 19 de serve cum e is interpretemur, aut de ulla omnino mulieres nist cujus pudor Virginalis intactus adhuc, & illibatus est, nulla co-

gitnecessitas, uti Textum ipsum inspicienti constabit.

A. Sed hoc Judæorum proterviæ dato (nunquam concedendo) poteritne aliunde constare, vocem eo loci Virginem ex necessitate indicare?

B. Facillime, nam Virginem parituram Achazo prædicitur a signi vice, sive miraculi; quod si de de nupra quavis, licet Adolescentula intelligendum esset, miraculum utique haud magnum sonaret. Adde quod Hebræis erat in more positum quam citò pateretur ætas matrimonia contrahere; proinde hic nihil ex illorum glossemate aut miraculi, aut novi. a 1/1.7.11.14.

A. Nulli itaque nisi Maria Xusonino acco-

modari potest ista Propbetia?

B. Certe nulli, si historiæ Evangelicæ sides. Mat. I. Luc. I.

A. An verò parturientium more naturali,

& ordinario Filium enixa est virgo?

B. Sane, aperto scilicet utero (invitis Pontificiis) ni illis malimus veritatis osoribus, quam Spiritui Sancto aurem præbere. Luc. 2. 22, 23.

A. Quid de perpetua Mariæ Virginitate

censendum ?

B. Esse piè credibilem utpote Traditioni Catholicæ consentaneam, nec matre Christi indignam, cum vero ne apicem sane u-

num

num eo pertinentem reliquit nobis sacra pagina, cúmque tanti non interesse Religionis videatur, de ea silendum potius judicarem, quam inutilibus liticulis Ecclesiæ

pacem turbari.

enti

nun-

re?

ram ira-

Ido-

lum

uod

citò re;

nate

CCO-

licæ

rali,

itis

ofo"

be-

tate

oni

hri-

un-

cit Ecclesia, ut contra sentientes Hareticis accensuerit, quorum Fundator & Antesignanus erat Helvidius sub Theodosio seniore seculo quarto circa medium. Esus autem Discipuli Helvidiani, Antidico Maritæ (Barrònio Marianitæ) sive Antimaritæ, quibus ex adverso statim emersere Collyridiani, B. Virgini soddeista sive libum immolare soliti, honoris divini specie, qui fortasse Hæreticorum nigro adjudicari multo magis quam priores isti merebantur. De hac autem Mariæ perpetuâ virginitate vide si libet quæ libro singulari scripsit à miro Daillæus.

A. Quid tibi de Virginis immaculatà concep-

B. Absurdum esse Scholasticorum aliquot inventum à mancipiis Papalibus Jesuitis eo, quo solent omnia sua agere, zelo (ceu surore verius) expolitum; cæterum nulla scripturarum Authoritate, nullo veteris Ecclesiæ, aut vel unius Doctoris antiqui suffragio munitum, ne Bernardo quidem excepto (qui inter Patrum no viscore su su con la sur con la

simos censetur) nulla demum ratione nixum, quin contra cum universis bellum gerens animosissimum.

A. Quibus adversatur Scripturis?

B. Plane innumeris, quæ docent amnes & singulos in uno peccasse, nemine præter sid spome excepto, b mundum ex immundo prodire non posse, quod ex Carne genitum est, Carnem (sive rem corruptam) esse; quin ipsa B. Virgo din Hymno Deum agnoscit servatorem suum.

a Ro. 5. 12. b Job. 14. 4. 6 3. 6. 1 Luc. 1. 47.

A. Sed mirum est, eos qui ex Bullà. \* Pontisicia nullam debent evulgare doctrinam, niss
qua Patrum communi stabilitur consensu,
quique toties adversus Reformatos Patrum
crepant Authoritatem, Patribus ipsis nuncium remitter, iisque tantà sentientarum conspiratione ab altera parte stantibus.

B. Mirum certe videatur, iis potissimum, qui Frontem, ingenium, & technas illorum nondum plene explorarunr. Sed hoc illis solenne est qui Patres & omnia pili faciunt, ubi causa sua minus inserviunt.

Audiatur Dominicus Bannes part. 1.

ni.

llum

mnes

præ-

nun-

eni-

tam)

De-

47.

onti-

rum

nun-

nta-

inti-

iffi-

te-

ınr.

s &

nùs

Į.

. 1:

nisi

19. 1. Art, 8, Dub. 5. 9 arguitur 2. Com munis inquit Sanctorum eft Consensus B. Viriginem in originali peccaro fuisse conceptam quorum nomina videre licet in Cajetano, opusc. de conceptione, 'specialiter apud magistrum Vandellum qui de hac re edidit longissimum tractarum, & tamen oppolita fententia (adverte ) non solum probabalis, sed & valde pia existimatur in Ecclesia. Hæc ille 'Idem plane Turrecremata de Confect. 'dift, 4. Firmissime n. 11. Cortesius in Sent. lib. quem Julio Papæ nuncupavit Vincentium quendam testes attuille refert 260. adverfus Conceptionem imma-'culatam facientes. Quin Turrecremata se afferit 300. tales in numerato habere. Bonaventura, quem Turrecremata Doctorem gloriosum vocat, vulgo Seraphicus. 1. 3. diet. 3. qu. 2. in Conclusione tuin · Securiorem tum rationabiliorem adversam pronunciat sententiam. Securior inquit 'quia magis consonat fidei, pietati, & san-Ctorum Authoritati. Et mox communiter sancti cum de materia illa loquuntur, 'Christum solum excipiunt ab ista generalirate qua dicitur ; omnts peccaverunt in Adam. Nullus autem (adjungit) inveninitur dixisse de his quos audivimus auri-

bus

bus nostris. Viriginem Mariam à peccato Originali fuisse immunem. Cui etiam fere continud subnectit, etsi mater babenda fir in reverentia, &c. nullatenus ab hac generalitate excludenda est, ne, dum matris excellentia ampliatur. Filii gloria minuatur; & sic in illo Mater provocetur quæ magis vult Filium extolli, & hono-'rari quam seipsam, utpote Creatorem creatura. Verba ab illo homine sane aurea: constat quidem, ante D. Bernardi seccu-'lum sub Ann. 1136. de tali conceptione 'ihil auditum; cui tamen ille somnio vehenmenter restitit adversus Canonicos Lugdunenses, qui illud officiis Ecclesiasticis omnium primi obtruserant: sequenti seculo Doctores Scholastici utriusque ordinis tam Franciscani quam Dominicani turpissimum errotem junctis viribus exagitarunt, Ann. 1300. Joh. Scotus; Franciscanus & Iple 1° ut possibilem, dein, ut probabilem disteminavit, sed trepide admodum (ut videtur) cum enim tribus modis à se assignatis statuisset potuisse Deum Viriginem immacularam conservasse, huc demum fluctuat. Quod autem horum trium quæ ostensa sunt, esse possibilia factum sit, Deus novit, si autem Authoritati Ecclesia, vel Authoritati Scriptura non repugnat. videcato widetur probale, quod excellentius est attiam etribuere Mariæ, In 3. Sent. dift. 3. q. ben. 1. q 10 O Subtilitatem Doctoris! utcunq; is ab ctanti eo tempore nominis celebritas effecit dum 'ut Ducem jam inde sequerentur Scotum oria comnes sere Franciscani, reluctantibus etur 'haud minore vehementia sub auspiciis Thoono- mæ Dominicanis. Mox tamen in Concicre- 'lio Basil. vicit Francisci Cucullus, tanrea: demque Sixtus 4. (Franciscanus) sua mulccu- 'tum Authoritate dementiam istam adjuvit conceptioni Festo ab eo peculiari consecrato. Seculo superiore sub Paulo 15° & Gre-'gorio 15° res magis incaluit, eo usque ut 'solenni legatione ad utrosque per Ant. à 'Trejo Episc. Carthag. Philippus 4. Hisp. Rex vehementer urgeret ut finem imponerent Controversia, qua Ecclesia paci infensa videbatur. Nihil tamen aut hic aut illæ aliud quam publicas altercationes & rixas prohibuit. De qua legatione, & Re tota, vid. lib. a Waddingo de legatio-'ne ista conscriptum in 4º Res tandem ad Synodulum Oecumen: Trident: rediic quæ vafrè admodum de confilio Pontificiis ardenti Prunæ manum minime admoven-'dam censens nihil definisse videtur, nisi 'ut Sixti Balla illibata fervetur, fefs. 5. ad fin. Hanc visum est lectori fiquis forte. minus

one

he-

ug-

icis

cu-

inis

iffi-

int.

nus

lem

(Dt

fe

gi-

de-

um

lit,

2,

it .

le-

minus intelligeret ) rationem in Historicam

paucis attexere.

A Quid autem de alis istis Virgini collatis
Honoribus statuendum, quibus eam Christo ips
Supparem, si non superiorem faciunt, Templa
dedicantes, Vota inuncupantes multo ei plura
quam Felio unigento Dei, (a) matrem eam
gratia & misericordia, mediatricem inter Deum, & hominem, Regionam Cali, Deamque appellitantes, ut imperet Redemptori supplicantes, omnia sere de Deo & Christo in (b)
Psalmis dicta ei (Scilicet!) accomodantes, uti
ex illorum misalibus, Breviariis, Rosariis,
Horariis, Psalteriis, orbi universo satis super
que notum?

Quanta Filium Deum matris & Salvatorem veneratione Pontificii præ matre (mifella olim, uti mortalium reliqui, peccatricem) profequntur, etfi Cælum Terramque blasphemiis ejusmodi per tot secula impleverint, loquatur vel hoc unum
quod ab Autopta viro ornatissimo, meo
quondam Discipulo, G. S. Med Doctore adhuc in Terris ( uti spero) agente
accepi, viz. In Cœnobio quodam Gal-

(a) Kide Bonavent. in opufa. de Corona B. Virg.

<sup>(</sup>b) Vid Pfalterium B Virg. inter Bona uent Opufc. quod etiam Examini fue Chemnitius.

icam.

Hatis

i) igs

mpla

blura

eam

De-

eam-

Sup-

2 (p)

s, uti

riis,

uper

ato-

mi-

pec.

Cer-

ccu-

num meo

cto-

ente Gal-

quod

liz

fliz Diepensi (ni male memini supra portam cerni Imaginem B. Virginis, Christum (uti solet) Infantulum altera tenentis altera virgas vibrantis, cum hoc nimirum symbolo, Monstra Te esse Matrem. Sed absit credere qua videmus, sitque mater & magistra omnium Eeclesia Romana tanquam Baculus in aqua fractus, uti salse Quidam ex suis dixit.

B. Ista quidem omnia Blasphemiam sapis unt apertissimam, non pietatem Christianam. Huc autem Deus eos merito tradidit, ut alii mendacia cudant, alii credant, qui non obtemperant veritati. 2. Thess. 2, 11.

i° Dicimus, pudere Beatissimam Virginem ejusmodi Honorum, (modo quales sint agnoscat) & toto pectore derestandas execrari blasphemias.

2° Christus ipse, dum in vivis uterque esser quamvis parentibus morigerus, certò przvidens hanc insaniam, utque omnem ei occasionem przriperet, talem nullibi honorem matri exhibuit, usque adeo, ut szpius ab eo compellata, ne semel quidem Matrem appellaverit, nedum matrem Gratia, Reginam Cali, &c. imo interdum durius ad speciem alloquitur. Luc. 2. 48. 49. Mat. II. 48&c. Joh. 2. 4. Joh, 19, 26.

3º Nullam talem habere jurisdictionem in Calis B. Viriginem vel ulla Scriptura umbra indicat, aut a Parasitis ullis collatam sustinet. Fruitur quidem illa per Filium Redemptorem calesti Beatitudine, exultans & gratabunda; sed ut Domino suo unit co coronam aut abripiat, aut cum eo communem poscat, tam putidi hoc sacrilegii, in sanctissimam ejus mentema nunquam venire potuit.

A. Quo itaque fundamento nituntur boni

viri in craffa istallaggevonargeia?

B. Eodem, quo alii solent Enthusiasta (Pontificiorum fratres Fratrerrimi) suis scilicet ipsorum Somniis, Visionibus, Revelationibus. & id genus nugacibus imposturis, quibus non inhoc modo, sed aliis plerisque Relig. sux Articulis & fallunt & falluntur ipsi. vid. Stilling sletum Trast. de Idolatria, Fanaticismo, & Dissidis Eccles. Rom. c. 4.

A Quid demum habes de B Virgine, Corpore simul & Anima in Cælum recep-

ta?

B Aniles Fabulas, & superstitiones Pontificias, præterea nihil. Mirum est quam in hoc argumento se frustra v exarit (c) Analysta Cardinali, ista ut nesciat ubi

<sup>(</sup>c) Ad An. 48.

pedem figat, nisi in illo Ecclesiæ suz Traditionum palpirante luto. 'Quod enim ftipendiarii præsto adsint Scholastici (Homines nudius-tertiani) parum refert : novimusenim illorum ingenia. Patres quod fiactat Gracos, & Latinos, paucos admo-'dum vel hujus generis vel illius citat : Ex Græcis quidem Eusebium, & Damascenum illum in Chronico, his, inquit, verbis, Maria Virgo Christi mater ad Filium in Calum affumitur, ut Quiddam fuiße fibi revelatum (cribunt. Adverte, Lector quod hoc Baronianus Eusebius non sua fide dicit, sed Quidam, inquit (nullo hactenus noti, neque unquam noscendi nomine) non traditum fed revelatum scribunt. nonne hocaperte Fanaticismum Romanum olet? sed fucum, quo tota meritrix ista Pontificia incrustatur, 'hoc loco facile detersit mihi semper ami-'cissimus arque omni officiorum genere colendus ) Cl. BARLOVIUS nofter Coll. Reg. Præpositus, locum omnino spurium ostendens, neque in Græca Scaligeri Editione, neque in Latina Amb. Nicræi, quin & Pontacum in notis ad Editionem suam Bnrdigalæ editis Ann. 1604. 'delendum pronuntiare: videsis (si vacat 'bonas horas perdere) quæ scripsit idem idem Baronius in Martyrologio suo ex jussu Dd 2

boni

nem

um-

tam

ium

xul-

uni:

om-

gii,

ve-

fuis atiqui.

que nur ria,

ne,

nes est erit

ubi

m

influ Gregorii Pontificiis XIII. edito in diem Augusti 15. qui solet Assumptioni ist; nugatoriæ dicari, in quo nihil fere habet, 'nisi quod in Annalibus : neque tamen præ. gereundum est quod in Martyrologia Usuar. di quo usa est Ecclesia Romana, uti docet · Inscriptio non assumptio legitur; sed Dor. mitio B. V. M. que multum sane distant, Sed ad Baronium revertimur, proxime ab co citatur Damascenus, seculi octavi Scriptor , cujus quanti effe debeat Authoritas, ab ipso aliunde discamus Baronio, ubi eum non levem modò, sed futilem, vanum, & mendaciorum plenissimum aliquando Scripto-Euge præclarum Firem esse pronuntiar. ' dei Rom. Testem! Nicephorus quoque Cal-'listus adducitur, quanquam non inter patres seculi nimirum decimi quarti Scriptor, idemque mitissimo etiam Judice Cafaubono vanissimus, futilissimus, fabulocissimus, &c. mox, cui ipse Baronius, quoties animum intendit, fidem omnem abrogat Exercit: 1 ad Baron. c. 12. nonne ria fum meretur ornare quen quam Testes suos 'talibus Elogiis? Ex Latinis habemus præter Bedam qui sub finem seculi septimi floruit, 'Gregorii Sacramentarium, quem Librum me fateor nondum vidisse neque extat eo nomine in operum suorum Caralogo 'quem pra manibus habeo; extat tamen alio in i isti

bet.

Dræ.

uar. ocet

Dor.

ant.

è ab

crip-

tas,

eum

1.8

pto-

Cal-

pa-

rip.

Ca-

ties

ogat

uos

eter

uit,

um

ktat

ogo

nen ali• alicubi uti vir Cl. ante memoratus mihi retulit. Gregorius quidem Pontifex fuit minime malus, sed neque inter optimos numerandus, & ab eo semper pejores: vixit utcunque 600. annis & ampliùs post natum Christum, neque ante eum quisquam (si Ille tamen) de hac B. Virginis Assumptione certæ Author Fidei quicqua retulit, quod ex antedictis constare arbitror. Judicent sermento Pontificio non inquinari, præsertim Baronio Causæ Pontificiæ & juratissimo, & diligentissimo omnium Patrono, nihil aliqud habente quod dicat.

### Art. 4. Paffas.

A. Cum toti Evangelio renunciet necesse est, quicunque Christum multa in carne indigna ad mortem usque perpessum neget; quanam tamen huc recta collimarunt Instrumenti veteris Prophetia?

B. Christum habemus ipsum emnimajorem exceptione Testem, Prophetas omnes de ipso, speciatim quoque de Pasuro locutos esse, Luc. 24, 25, 26, 27. Et. c. 18.31.

A. Cedo aliquot ex istis Prophetiis.

B. De hoc apertissime agitur toto Isaiz, cap. 53. quod ad alium quemvis accommodare nimis Judaicum est, cette in ullo Homine

Homine Christiano vix fatis consultum;

A. Multa tamen in Scripturis dicta sensu mystico : & sublimiore Christum respiciunt; que intos & sensu literali ad alios quoque pertinere constat, uti ex Matt. 2. 15. 23. & alib

sæpius.

B: Verissime, sed mortalium nemo istius Prophetiæ vel quoad literam sustinendæ sublimitati par est. Nemo iræ Divinæ adversus peccatores onus a pertulit præter Filium unigenitum Dei, nullius vibicibus sa. nati funt, nullius cognitione falutifera b Justificari queunt, nifi unius Christi.

a If. 53. 4, 5, 6. b v. 15.

A. Etsi post hoc clarissimum Prophetæ Evangelici testimonium novis videtur nihil opus

esse, proferatur tamen si habes aliud.

B. Extat luculentissimum. Dan. 9. 26. ubi de tollendo ob aliorum delicta Messia (nominatim) Prophetæ loquitur missus è cœlo Angelus.

A. Sed de temporum supputatione diffen-

tiunt Interpretes.

B. Haud magna est discrepantia, sive Terminum à quo, five ad quem respicias, palam est de Messia solo in Carne jampridem manifestato intelligi oportere.

Videquæ (inter tot alios) de hoc Argumento diligenter, & docte scripsit Con-

rad.

[ 301 ]

rad Pawellus in Confil. suo Chronologico, scopulo (uti vocat) decimo, qui initium Hebdomadum figit in ann. Dices. Artaxerxis Longimani: Et finem in Cruce Christi.

A. Num etiam Typi isti de a bestiis indies immolatis. b Agno potissimum Paschali, c Serpente aneo aliisque id genus eo respexerunt?

B Plane, uti N. Teft. passim testatur

Scriptura.

um,

enfu

unt ;

per-

alib

tius

ndæ

ad-

Fi-

fa\_

rà b

E-

pus

ubi

no-

elo

en-

ive

as,

n-

u\_

d.

A. Hanc autem Passionem sustinuisse Chri-

stum in humanâ tantum natura intelligis.

B. Omnino, ut in Subjecto proprio, quanquam sustinendi vim accipit victricem à divina. 1. Pet. 3. 18.

A. Sed num in corpore tantum, an in anima

quoque?

B. Imo & omnium gravissimos (supra quam verbis dici possit humanis) angores expertus est in anima, sed sine peccato. Mat. 26. 37. 38. Et cap. 27. 46. Mar. 14. 33. Nec certe Christo dignum erat ad mortem duntaxat corporalem, etsi acerbissimam, usque adeo expavescere (quam etiam malesici interdum tanta animi præsentia excipiunt) nisi ex ira Dei in peccata, quæ sustinuit Vicarius aculeatam, quæ sanctissimam ejus animam

mam plagis & verberibus istis mirum in mod

A: Unde hac omnia perpessus est Salvator mundi?

B Ex æterno illo inter Patrem eumque inito consilio, simul ex pacto, utque ita miseris peccatoribus infinitæ tum Jukitiæ, tum misericordiæ amplexibus via sterneretur, sicque mediator quà talis una cum populo suo (Fidelibus universis) transiret in Gloriam.

a Act. 4. 27. 28. Heb. 10. 5. 6. 7. b Pfal. 85. 10. If. 53. 11. c Luc. 24. 26. d Eph. 2. 6. Joh. 17. 19. 26.

A. Quid binc discunt Fideles?

B. In primis pio de peccatis dolore difcruciari, ut quæ Dominum vitæ magis quam cruentæ Judæorum manus occiderint. Il. 535.

z°. Christum ut Fidelem & mesericordem sacerdorem, quique Sensum habet infirmitatis nostræ constanter intueri, maximé cum Peccatorum eos premit & mordet sensus. Heb. 4. 15. 16.

30 Patientiam & Fortitudinem in hac vitæ palæstrå, stadioque ad sinem usque exercere, contemplantes Christum Heb. 12.2.

Ultimo, omnem ei amorem & obsequium ad viræ finem persolvere, nec it-

lius

lius gratia acerbissima quaque, imo nec mortem ipsam resugere. 1. Cor. 6. 20 AH. 21. 13.

## Art. 4. Sub Pontio Pilato.

A Quid Hominis erat ifte P. Pilatus?

B Przses ceu poruis Procurator Judaz, sub Imperatore Tiberio, cui etiam tunc temporis jus Gladii indultum, à Judais ipsis Archelao Vienna relegato, subbl atum, Ita Tacitus appellat. Annal. 15.

b Luc. 3. 1. c Joh. 18- 31.

mo?

ator

que que

via

alis

rere

Pfal.

. 2.

dif-

agis

nr.

dem

mi-

mé

cn<sup>5</sup>

Vi-

ex-

.2.

uie

it-

ius

'Falluntur indubie, qui Judzis volunt hoc tempore Capitalia remanssse Judicia, caque tantum ob solennitatem Parasceves co die repudiata, quasi vetita in Festo lege Mosaica: cum potius rebus minutioribus Reip. (ceu malis Ecclesiz suz gradu aliquo præessent. Quamvis enim non-mullos è medio sustulisse, etiam præesunte aliquoties Synedrii sententia Historia illorum testantur, id tamen (ingenito illis) impetu populari sacum constat potius quam ulla authoritate legitima. Politicis interim rationibus ducti connisvebant, interdum Præsides.

A. Quorfum ifta de Procuratore Pilato ad-

juncta est in Symbolo Circumstantia.

Ee

B. Permagni refert, idque

1º Ut de tempore saltem constarer mortis, quod Judæi tricis fuis implexum reddere conantur, quo totius Historiæ (modo id possint avilo undupilos, debilitetur Fides. 'Mirum est quod prodidir Irenæus 1. 2. c. 39. seniores videlicet Ana omnes ex ore B. Johannis (cujus discipuli fuerant) & aliorum quoque Apostolorum, ei retulisse falvatorem fere quinquagenarium prædicasse Evangelium: quod neque Scriptura paritur, neque Pilati Chronologia, qui haud multis post annis, ineunte sci-'licet Caii Imperio sibi displicens, suæque Sortis impatiens propria fibi manu mortem conscivit, uti testatur Eusebius in Historia. Imo c. 40. Judæos ad se testes rapit, ex Joh. 8. 57. ubi cum Christus · Abrahamo grandiorem se dixerat, ita ob-· loquuntur Judæi, Tu nondum es quinqua genarius, &c. verum hic, uti recte Grotius Liberalius agunt, quo falsi ( si fieri poffir) facilius Convincerentur ad Jubileum fortasse respicientes, quod quinquagesimo quoque Anno ex lege celebratum est, quafi dixissent, tu nondum semisecularis es quis ergo Tu qui te atate Abrahamo confers? vult tamen Chrysost. pro 500. legendum 40, ad quod insuper atatis accessise Christum asserir

nor-

red.

mo-

ides.

ore

) &

liffe

edi-

tura

gia,

Sci-

que

or-

in

ftes.

lus

ob-

qua

10-

eri

ım

no

12-

uis

5.2

0,

m

ir

afferit. Verum etsi facilis lapsus esset à rumerali u ad, (ita enim antiquitus ifta fepe notabant Librarii) non est tamen à consentiente Exemplarium Fide remerè discedendum. Sed fortalse Irrenaus à · Papia desceptus est, exigui ingenii viri '(quod monuit Eusebius ( aut ab aliis Senioribus, qui Apostolos malè intellexerant nisi cum Fevardentio malimus fervori contra Gnosticos errorem tribuere, qui Chriflum An. Tiberii decimo quinto, & zratis trigesimo Passim mentiebantur, cum quibus tamen facit Tertullian 1. adversus 'Judæos. Melius procul dubio docuit Ignatius Polycarpi (qui & Johannis Aposto-'lis auditor) Condiscipulus, Epist. ad Trallianos, Christum scilicet anno tricessimo , baptizatum (uti Lucas c. 3. 23.) & tri-, bus annis prædicasse (ita scilict ut quartum minime attingeret') in quo omnes fere docti nunc dierum consentiunt. Hinc interim discamus Patres, etiam qui ræ Inquisitionis tyrannidem evasere, , non fine gravi cautelâ & judicio legendos præsertim à Junioribus. Neque demum à Sueronio nobis metuendum est in vita Claudii ubi scribit, quod Judaos 'impulsore Christo ( ita vel ridens vel eignorans Salvatorem vocat) tumultu, Ee 2

u

0

n

h

6

í

1

antes urbe Imperator ifte expulit. Per 5 Judæos autem monente Lipsio : Christianos intelligit, quos (non dubito ) ex Fide tantum invidiæ publicæ tumultuatos ait, quanquam ut fit, alia confingeretur, scausa. Quin five Christianos (quod mas lim ega) five veros & Gentilitios loquatur Judæos, nulla hic fides habenda Sue-'tonio, gravi alias, & diligenti Historico) tum quod ergo utrosque odio flagrarent Romani Scriptores, tum quod in summa rerum istarum ignoratione (per contempstum puto Religionis) versarentur, cui Fidem quoque facit inter alios. Corn: Tacitus de Christianis, Annal. l. 15. de Judeis Histor, 1.5.

ne toties innocentiæ Christi, quem nihilominus supplicio affecit, a testimonium perhibuit, unde se Judex damnavit potius quam

Reum.

Mat 27. 24. Luc. 23. 22.

3º Procuratorem (faltem in genere) nominari oportuir, ut de mort is genere Typorum, & Prophetiaram constaret veritas, quod etiam signanter notavit Evangelista

. Joh. 18.32. Joh. 3. 14. b Pfal 22. 16. Zech. 12.10.

A? Quid huc contulit à Procuratore damnari?

B. Per-

B Permultum; 10 quia solis Romanis in usu erat Crucifixio, proinde si penes Judæos fuisset Christum morte multare, alio genere periisset, sicque irriti cecidissent Ty-

pi & Prophetiæ.

Per

ifti-

Fi-

tos

tur

ma-

ua-

ue-

(0)

ent

ma

p-

Cui

74-

g-

0-

er-

m

0-

yi-

e-

o.

mortem pro nobis maledictio factus esta mortem pro nobis subiret, non modo acerbissimam, verum etiam maxime ignominiosam, pariter ac amaledictam. Hoc enim supplicii genere in obscuros tantum, & viles homunculos animadvertisse Romanos notissimum est. a Gal. 3.13.

## Art. 4. Crucifixus.

A. Dixisti modo Crucifixionem Christi Typis legalibus, & Prophetiis adumbratam (de
qua totum adeò personat Evangelium) eamque
infamis simul, & peracerbæ mortis fuisse speciem, nam ibi tres saltem horas in cruce pependit,
ubi autem supplicium istud perpessus est Christus?

B. in monte Calvariæ. Syris Golgotha quod locum cranii significat, interprete Evangelista, Mat. 27. 33. (sive à forma,

si ve à decollaris ibi corporibus.)

A. Esquid inde notandum velis ?

B. Maxime, 1°, Sacrificium hoc Christifuisse Expiatorium, cujusillud sub lege sic di-

dictum infignis Typus extitit / qualis & pa summus Pontifex) offerentis se in cruce Christi. . Levit. 16.

A. Ostendo quomodo?

Bo. Quod tunc temporis ingrederetur Sanctum Sanctorum. Levit. 16: 2. collat cum Heb. 9. 12.

20 Quod ipse solus. Heb. 9.7. 16. 63.3.

3° Quod semel tantum in Anno. Exod. 30

10. Heb. 9. 28.

4° Quod Sacrificio (vitulo scilicet & hirco ) epulandum ( uti in aliis ) non effet, sed totum Deo in . Holocaustum offerendum, prius tamen extra castra portatum. Hic itaque Typo cum Anti-typo præclare convenit : itaque enim Christus extra b castra, i. e. extra civitatem oblatus est.

2 Levit. 16.27. b. Heb. 12.13.

A. Quid vis præterea ex loco ubi crucificus est Christus?

B. 10 Infamem fuisse ob supplicia ibi usitatò constituta, quod etiam facit ad ignominiam crucis, illic enim duo latrones crucifixi erant. Mat. 27. 38.

2º. Pulchrè respondet Isaaco typo: qui una cum Lignis quæ portabat, immolandus erat in monte a Moriæ, non procul ab eo quo passus est Christus. & Gen. 22. 2.

A Quo tempore crucifixus est?

B. Om.

G

in

in

di

pi

h

E

q

1

fi.

2

I

B. Omnium solenni maxime, nimirnm is & Paschali quo tum Judæi s tum Proselyti ruce Gentium undequaque confluxere, ut proinde testatior esset Passio.

A. Qua autem diei hora?

B. Nonnulla est ad speciem discrepantia inter Evangelistas, quæ interpretes ad modum vexavit, atque etiamnum vexat: fed primò (a) Matthaus de hora crucifixionis nihil haber, sed rantum de tenebris, seu Eclipfi Solari, cum quo nihil obstare video quin Lucas omnino consentiat. c. 23. 46.

A. Itoque de Marco, & Johanne præcipue hs est, Marcus enim scribit hora tertia crucifixum, Johannes horâ quasi sexta Mar. 15.

on- 25. Joh- 19.14.

etur

cum

3.

Tet,

ım,

Hic

cus

u-

10-

u-

ui

us

0

ra, B. Ita est: si verò concedatur, (quod à Doctis fere fit ) Judæos in 4. partes dispescuisse diem artificialem, quarum quæque 3 integras horas complectebatur, nihil videbitur remanere difficultatis: fic enim quod factum est hora tertia, i. e. inter nonam & duodecimam, fieri potuisse quasi sexta nihil impedit, i. e. fere duodecima qua Christns crucifixus eft, & hora nona, i. e. ante. vel sub tertiam promeridianam animam efflavit.

<sup>(</sup>a) c. 27. 16.

A Que colligis ex hac crucifixione Christi

fo

p

fic

pt

pe

ft

te

छ

m

ti

te

m

2.

m

n

fu

ch

la

B.

B Eum scilicet doloris nihil, aut infamiz (mundo judice) refugisse, quo coronam gloriz peccatoribus lucrifaceret, proinde exultandum in cruce Christi i. e. in crucifixo) nec ulla non subeunda pericula, contumelias, & cruciatus illius gratia.

2 Gal. 6. 14. b Att. 21. 13. 1 Cor. 4. 9. ad 14

#### Art. 4. Mortuus.

A Num Christus vere mortuus est per sepa-

rationem scilicet Anima & Corporis?

B Nihil manifestius; nam & Animam tot tantisque cruciatibus imparem (naturalitèr (essavit, & spiritum Deo reddidits uti Evangelica satis testatur Historia, nec aliter factus esset similis nobis in omnibus, excepto peccato.

A Potuit vero, modo tulisset animus, non

mori ?

B. Plane, quippe qui præsto habuit ad nutum sunm plusquam duodecim Legiones Angelorum, cuiqne non tam vi rapta Anima, quam ultro ad tempus deposita, hinc & alta voce animam agens clamavit, Mat 26 53. Joh. 10, 18.

A Cur itaque mori voluit ?

B. 10 Ut implerentur Scripturæ, quæ itæ fore nullibi pene quà verbis quà typis non prænuntiarent, Mat 26. 54. Luc. 24, 25,26. 201 Quod ante diximus) quia fine effusione sanguinis nulla futura esset remissio, atque satis Legi sièret interminanti mortem peccatori, andre hoc erat Justitiæ Divinæ persolvendum, & vitæ nostræ Mors Christi b merces, uti passim Scripturæ.

1 Mat. 20. 28. b 1 Cor. 6. 20. vid. Enchirid. 6.75

A Quid hine discendum?

ist

fa-

TO-

in-

ru-

on-

am

ra-

uti

pto

202

ad

les

i-

&

26

B Ut sicut Christus ob peccatum mortem pertulit, a nos quoque peccato moriamur,
S vivamus Deo, ut b sive vivimus, sive moriamur, Christi simus; ne denique mortem pertimescamus, illius morte sanctissicatam, potentia devictam; extractòque aculeo, inermem.

a Rom. 6. 12. 5 14. 2. 6 1 Cor. 15. 55 60. Heb.

A Quid mortem Christi proxime insecutumest

B 1º Quod ossa ejus fracta non essent, uti aliorum omnium, qui isto afficerentur supplicio; hinc etiam verum se Agnum Pasichalem demonstravit, qui nos ab Angelo destructore immunes præstat, i Cor. 5 7. collat: cum Exod 12. 13 46.

2º Quod mortuo latus lancea militarra-

pertum sit, aqua statim & sanguine ubertim exiliente, quod & verè mortuum ostendit ( racto nimirum pericardia, unde fluxit aqua) simulque docet quod quos sanguine justificat, cosdem & spiritu suo ab operibus malia (sive carnis) abluit i Joh. 34, 5. 8, Rom. 8,86,

(

(

## Art. 4. Sepultus.

A Cur codem die & mortuus est Christus, & sepultus, cum Romanis in more positum esset quos in crucem essessent, animalibus carnivoris, celique injuries ibidem exponere?

B Hoc seiliget Lex ipsa justir Mosaica.

Deur. 21, 22. 28. Instabant autem apud Pilarum, qui crucifixerunt, Judæishoc uno quidem, sed ingratiis humani) ut corpus tumulandum auserretur, quo nihil sieret, aut legi adversum, aut quod summam & Paschæ, & Sabbati concursuram solennitatem quoquo modo dedeceret Joh: 19. 31.

A Quid autem indicat Christi Sepultura ?

in Sepulcro tamdiu jaceret, non enim condi humo (faltem abamicis folent) quibus vitamoinesse autominimo possit indicio colligi, aut mora ulla sperari.

20 Sepetiri, fundum erat immensæ vora-

ginis, sive status humilian, in quem nostes se causa demersir Christus æternum glorio. sus. Hoc enim erat non solumquasi victum sed captivum quoque ad renipus teneris quanquam & Mortis ipsius mors esset. & sepulcenti Sepulcrum Hos 13.14. Ast. 2.24 ab muro

- A Ecque erant circumstantia notabiles ad

sepulturam præparatoriæ?

tim

adia

442)

lifi-

alis

ESC.

, 8

Tet

4.

ca. Pi-

ni-

H-

gi

8

uo

m

di i-

in

a-

is

B Imo binæ: 12 quod crucifixus, & mortuus agnosceretur, tum à Josepho, tum à Niscodemo, a summi utrisque apud suos loci, quique ejus suerant (etsi ob metum Judæo, rum clandestini) Discipuli quorum altere inhumandum petebat à Pilato Corpus, alter aromatis condiendum curavit.

Mar. 15. 43. Job. 19. 38. 6 6.3.2.

A Quid inde vis?

B Insigne scilicet utrorumque Fidei, & Jersu innocentiæ testimonium, quod etiam in Josepho signanter notavit Evangelista, quem sidenter air Pilatum adiisse, Mar. 15 43. quo magis obscuratus erit morte sua Christius, magis in eum eluxit illorum pietas quo & nullum ei testimonium illustrius dari potuit Discipulis omnibus, imo & Apostolis metu crucis ausugientibus a una Maria, matrevirgine, cum Johanne ad crucem adstantibus, etsi aliæ quoque sæminæ eminus spectarent: postque ad curam pollincturæ accesserent:

Fint. Joh. 19 26 de reliquis consule Hist. Evangel.

A Dic alteram circumftantiam.

ratis involverent, quasi adhuc vacillaret eorum de Resurrectione Fides; quippe linteis adeo glutinosis infixum difficillime se expedire posse haud ignorabant; Hoc quoque ad amplisicandam resurrectionis gloriam

haud parvum confert Joh. 19. 40.

Hunc modum funerationis Judai sine dubio ab Ægyptiis hauserant, sic enim aromatibus in Egypto conditum erat Josephi cadaver, Gen. 50. 26. morem Ægyptiacum prolixe satis descripsit Herodotus in Euterpe, ubi inter alia corpora inhumanda, gummi illita (quo vice glutinis usos esse) prodidit, congelovies τωκομμιτώ 3 αντί κόλλης τα πολλα Morra Arvenos. Sed & myrrha meminit; quod in Christi funeratione Evangelium : Graci erlaprasudo vocant & meixeun a conditis hoc salfamentis inflexo significatu. Idem & Singer aliquando notante etiam Drusio in Gen. 50. qui & [uspicatur [ • mon] ita posse in Symbolo usurpari, & mihi quidem valde placeret conjectura, si anțiquissima non vetarent Symbola, in quibus nulla tunc esset ipsius sepultura mentio, qua intali Confessione Fidei minime prætermittenda.

A Quid Christus sepultus ( quod ad praxin)

docet ?

ma

fue

re

4.

bis

in

nu

un

B. t° Ut Consepulti simus ipsi peccato, ne majus in nos (quantum sanè in nobis situm suerit) exerceat imperium, quam exercere solet in mortuos, & sepultos. Rom. 6.

2º Ne à (domo caliginis) sepulchro nobis metuamus, quod sepultura sua Christus in a cubile vertire idque (licet umbrotius, quod nunc lex naturæ postulat) gloriæ Propylæ-

um fecit.

ft.

e-

is

6+

le

n

n

2 1f. 57. 2. b 2 Cor. 5. 1.

AIT

n

q

,31

, II

, n

, n

6 T

6 1

6 b

. 0

:4

ot

. 7

VS

.

4:

# Art. 5. Descendit ad inferos.

Græce, nathaden eis "Ade.

A Quem putas sensum huic Articulo affigen-

B Ecclesia Anglicana (quæ sua erat in omnibus sapientissima moderatio) præivit hic nobis exemplo suo, ne quicquam dogmatice statuamus, contenta rem Fidei simpliciter proponere. Art. 3. Interim siqui Christum volunt, aut proprie triumphos agentem (in statu qui erat summæ humiliationis) aut Patres è Limbo liberantem (qui jam erant in b sinu Abrahæ) aut denique damnatis ipsis Evangelium Pradicantem, sateor me nondum ea capere.

a Act. 2. 27. Rom. 10 7. b Luc. 16. 22. c Mar. 8. 44.

Neque ulla ratione nititur, ut qui missus non suerat nisi ad perditas oves Israelis (exclusis in universum Gentibus) infælicibus istis, in Gehenna, animabus Evangelis gratiam porrigeret.

'Mirum sane est quam in diversa abeant de hujus Articuli sensu Theologi. Nos ea tantum quæ ab omnibus concedi possint, aut debeant sub aspectum dabimus suis cujusque

10

12+

in

it

g-1-

Di

a-

1-

1i

1-

r

jusque legibus relicto aliorum arbierio. Et 10, quod ad ipsum spectar Articulum, nemo eum opinor terminis, uti loquantur, terminantibus, in ullo Graco, Romano, A. fricano, publico, privato, fatente iplo quoque Ruffino in Exposir. Symbol. invenier ante annum à Christo nato prope quadringentesimum, Ruffino scilicet, & Hieronymo florentibus. Quin & qui Augustini nomen mentiuntur, Lib. de Fide & symbolo, Sermones de Tempore, 123. 125. brevem reliqui totius Symboli expositionem continentes de descensu alium filent. Adde '(quod in przloquio monuimus) in Symbolo non reperiri Atbanasiano, nisi sensu quo sepulturam exprimit, in Niceno omitti pronfus quod tamen unum in sua Fidei conteffione Patribus Tridentinis recitare vifum eft , Seff. 6 Sed de tota hac materi vid. · Justellum in Concil. Afric. Edit in 8º Parifiis, Anno 1614. p. 13 & pluribus Reverend. Piersonum.

20 Vox Adus apud Scriptores externos, (sive Gentiles) duo omnino significare videtur: 10 Plutonem ipsum resulto per Andres Hefiod. in Theogon. aut 20 Mar Aldres Homero; Domum Plutoniam, Flacco; aliis Orcum, Tartara, &c. utroque sensu sic dictus quasi aparis re, uti Suidas & He-

fychius, extra visum aliquod & in obscuro positum, ita ut ubi sit, ignoretur. Adme
autem pro domo ista Plutonia sumptus Amimarum semper (ut puto) non corporum
locus eis dicitur, unde neque apud ipsos
unquam pro Sepulchro capitur. Nam corpus
defuncti e "Adm condi durius sonaret, &
mihi quidem satis distinxi sie Poetarum Pater videtur, initio Iliad.

Ποκλάςδ' ἰφθίμες ψυχάς αϊδ προίαψεν 'Ηράων, α'υ)ὸς δ' ἐκάσια τεῦχε κύνεσεν.

Animæ scilicet ad Asso detrusæ erant, cadavera canibus objecta. Locum itaque & statum Animarum quæ corporibu valedixerunt, (ubi, ubi, aut qualiscunque suerit) designat Asso Idemque passim apud priscos quoque Scriptores Ecclesæ notat, locum videlicet & statum mortuorum, sive boni suerint aqui Asso superiorem incolere dicti sive mali, qui inferiorem; utrumque Adyti, Cavernæ, Receptaculi, & ejusmodi nominibus reddidere Latini. Hebraico respondet, quod ab inexplebili voracitate nomen habet, semper enim in illius gulam descenditur, neque unquam tamen clamare auditum, sam satis est. Duo au-

Se

. (

e 7

e t

è

<sup>(</sup>a) Tersuli. 1. 4. advers Marcion, c. 34. Eam itaque regionem sinum dico Abraba, etsi non calestem, sublimiorem tamen inseris (quanquam hoc inter Tersulliani Paradoxa numerari queat.)

tem fignificare volunt Linguæ Magistri ? Sepulchrum fcilicet & Infernum. fane nullibi puto in Scripturis sepulchrum definite, i.e. nullius Hominis fingularis exprimere, sed indefinite tantum, & modo generalis quemadmodum Prov. 30. 16. If. 5. 14. Cum enim toties occurfet Sepula chrorum fingularium mentio, nunquam certe ur ea fignificet invitatur how, aut יאבר ב קבורה aut מבר ב מבר בר A.me, fed prioris vice Sepelivit. Unicus obstare locus videtur. Act. 2. ex Pfalm. 16. ad resurrectionem Christi accommodatus, non derelinques animam meam אנ "AJs, Hebr. לשאר, quod mul. eti insignes Theologi de Sepulchro interpretantur, Animamque primo, Christum ipsum Synechdochice fignificare, secundo non totum, fed (altera Synecdoche) partem, i. e. Corpus. Sed hæc interpretatio & paulo violentior videtur, & nulla (quantum ego opinor) necessitate adhibita. Res sanè eadem toto commate defignatur, nimirum Resurrectio Christi, quæ fieri non potuit nisi per novam Animæ cum Corpore conjunctionem: proinde & ab hoc illam diftincte nominari nil mirum's Corpus in Sepulchros Animam (licet in Pacradifo, tamen) & Asy, utpote mortui anie mam non viventis. Cum verò corpus fan-Gg Auffima

pa

mi

in

me

s ex

e ni

Pa

de

re

. PI

. fi

ere

e il

, f

e f

6

....

. . . . .

diffima reliquit anima, certa post biduum redeundi, fieg; Christus è mortuotum numero aternum effet eximendus, ided cygneam hanc cantionem per Propheram canit. Non derelinques Animam meam (etf. ead tempus) futuram in Statu mortuorum. hic tamen occurrendum est Objectioni: nam fie inquiet aliquis; Nulle neg; Sans dorum animæ derelinquendæ funt, quippe aliquando iterum confociandæ corporibus. Sed responsio facilis est : Sanctorum canimas denuo corporibus multo ante in pulverem redactis uniendas, at Christi corpus per omnia integrum, & brevi quoq; tempore, secundum Scripturas. An "As locum quoq; damnatorum fignificet, perpauci, credo, nisi qui rem ipsam noelint, in dubium vocarunt. Ne multi fimus, ira sumi ratio postular. Psal. 9. 17. ubi dicitur , quod Impii abigendi sint י אולר שאולר ubi non male monuit duplicari fignificationem · Ainsworthus ab n finali, terminum motus ad quem notante, & ' initiale (quod idem fere « valet) præter morem sensus vim intende-Hoc autem & majus aliquod quam Sepulchrum respicere videatur, imò de poenis post hanc vitam interpretantur Rabbini, teste Gretio in locum. Sic & in Pa-

parabola, Luc. 16. 32. de divite illo immiti diciturs quod fuerat & as, idque Sade aur de Buddrose, inter cruciatus & tormenta, quod nifi de loco Damnatorum exponi commmode non poteft, fruftra enim erit (modd talis hæc fuerit) qui ex Parabolæ genio subterfugium quærit, vere enim dictum est parabolam omnem fundari in historia, & rifu potius quam reverentia loquentem de Zas Bardross ad cavilla proni excepiffent Auditores, fi tales nullos fuisse cruciatus credidissent ipsi, imò nisi ad erem uti præsentem & fibi cognitam respexante tempus exponeret? Restat itaque vocem done in Scripturis usurpatam fignificare, 1º Statum mortuorum, idque multò e frequentissime: 2º Sepulchrum, sed indefinite tantum, & universaliter : ultimo, 3º Certiffimum eft animam Infernum. Christi corpore egressam in Paradisum illico receptam. Luc. 23. 43. Hoc autem de Loco Damnatorum interpretari, profecto vis eft; quid enim cum eo commune chabet Paradisus, quem tanto chasmate ab eo longissime dissitum pronuntiavit in Parabola Abrahamus? Luc. 16. 26. Sed hisce in genere delibatis, unicuique per me liberum esto super tota materia judicium, modo Gg 2

è

à

modo Fidei Analogum, contra quam, uti Pater Hipponensis, pius nemo loquitur.

A. Que tua sit sententia de hoc Articulo

nondum capio.

B. Nihil definiente Ecclessa aliquid certo definire vix tutum est, aut sobrium. Hoc interim censeo (bona cum Doctiorum venia) antiquitus idem prorsus quod sepulturam notasse (quod ex Symbolis Athanasso & Nicano antea monuimus) sed ut nunc locum adeptus est in Symbolo de statu anima Christi demortui, (fælicissimo quidem illo, sed ex oculis hominum subduoto) intellizgendum judico.

Are.

Ty

Ce

Te

Ch

& 2

quá 16. 8c. acco 12. eun refu vifu exar turu quer lent ranc

# Art. 5. Tertio die resurrexit a Mortuis.

A. Ecquid habes è Vetere Testamento, ceu Typi, ceu Prophetiæ Christum à mortuis excitandum?

B. Typus extat infignis in Jona ex alvo Ceti, ubi sepultus jacuerat, ad vitam in Terris novam redeunte, quem & eo nomine Christus ipse in Evangelio meminit Mat. 12. & alibi.

A. Quid de Prophetiis ?

B. Eam præcipuè, quâ nihil illustrius; quámque paulò suprà memoravimus, Psal. 16.10. Non derelinques animam meam i, Asy, &c. à retro ad Christum (uti par erat) accommodatum, Ast. 2. Quin & Is. 53.11, 12. quem moriturum prædixerat Propheta, eundem haud obscure innuit ex mortuis resuscitandum; quî enim aliter fructum visurus erat laborum animæ, (i. e. post, exantlatos istos labores) v. 10? quî partiturus spolium cum fortibus, v. 11. (i. e. quemadmodum viri fortes & victores solent) nisi de morte victoriam istam admirandam fortissimus reportasset? Hosea quoque Prophetia minime prætereunda, c.

6. 2. de qua paulò post, cum de tempore Resurrectionis agetur.

A. De Novo Testamento nihil opus esse opi-

refu

3. 1

ivit

pe S

uti

Ne

tert

mai

ref

hab

Bib

15.

e p

\* 8x

nan

81

pu

nif

mo

dic

eó

on

&

nor ut dicas.

B. <sup>a</sup> Summa scilicet Evangelii est Christum mortuum esse & resurrexisse, universa hunc Articulum historia, Evangelista, Apostoli, sonant, personantque, omni dubitatione, quæ insirmos primum occupaverat, ex discipulorum mentibus b penitus evulsa.

A. Qua autem virtute excitatus est?

B. Prorsus Divina, caque per totam Tri-

nitatem diffusa.

Huc mihi facere videntur loci omnes qui Deum simpliciter ex mortuis revocalse dicunt, scilicet Essentialiter sumptum, non Personaliter, vel, uti vim Divinam singulis personis communem indicant; quanquam Dei nomen indefinitum, ubi Filius quoque mox exprimitur, ad Patrem unum pertinere constat, uti Al. 3, 26. & ejusmodi.

1º De Patris virtute, Rom. 6. 4.

2° Sua. Christi ipsius, Job. 2.19. Destruite hoc Templum, & Ego Triduo illud excitabo. Sic Joh. 10.17, 18. ubi dicit Christus potestatem se habere & deponendi & resumendi resumendi vitam. 3° Spiritus Sancti, 1 Pet, 3. 18. Vivisicatus Spiritus, per quem etiam ivit prædicatum spiritibus, &c. per eum nempe Spiritum, qui locutus est per Prophetas, uti Symbolum Nicanum cum Scripturis, Nehem. 9. 30. 1 Pet. 1. 11.

A. Ecquid sub Lege significavit Christum

tertio die resurrecturum?

B. Typus ille (quem diximus) Jones manifestissimé. Mat. 12. 49. Eo quoque respicere Hoseam, 6. 2. persuasissimum habeo, (quo fine citatur in quibusdam Bibliis nostris Anglicanis ad oram 1 Cor. 15.4.)

A. Recitentur verba.

B. Sic habet vulgata, 'Vivificabit nos post duos dies, in tertia excitabit nos, & vivemus in conspectuejus. Nihil signantius dici potuit, quam post duos dies, & in tertio die; neq; ad exiguum modo tempus designandum, uti volunt nonnulli, niss sine exemplo, & sub rigide locus accommodetur.

A. Sed quid ifta ad Christum? Non enim

dicit Eum vivificandum, fed Nos.

B. Imò facile de Christo intelliguntur, eóque præcipue, quippe qui nobis vitæ omnis (nisi quæ morte pejor) sons est. & Author primarius, in quo uno omnes Dei

falt

ceff

fti.

ptâ

adh

cen

dun

per

div

gu:

TUE

Ch

-not

OD

leg

fi:

gu

no

Te:

 $E_{l}$ 

180

Dei promissiones Etiam & Amen sunt, i. e. certæ & immutabiles, ut loquitur Apostolus, 2 Cor. 1. 20.

A. An verò mansit in sepulchro Christus tres

dies, & totidem noctes?

B. Non sensu rigoroso, aut noctes à diebus separando, aut integros sumendo diesa Nam die a fexta (five Veneris) viram depofuit, prima autem (ceu Dominica) refumplit. a Luc. 23. 54, 56. Sed more apud Hebræos loquendi ufitato, qui 1º per su-עברבקר mane) עברבקר ( velperam fcilicer & mane) diem volunt naturalem, quemadmodum Græci quog; per suum vux shuseev. 2º Partem vel minimam diei naturalis pro integro sumentes, suti in Circumcisione die octavo: cum tamen diei primæ arque ultimæ quantulæcunque partes pro completis haberentur, ita ut revera sex tantum completi intercurrerent, quo pacto etiam Jurisperiti numerare folent.

A. Diem itaque numeras Hebdomadæ sextum pro die & nocte una, similiter & primum?

B. Plane, sic enim tertio die resurrexit Christus, & verisimillimum est Jonam ne una quidem horula amplius mansisse in alvo Ceti, quo Typo (divinitus ordinato) exacte quadraret Antitypum: saltem ut aliter sentiamus, nulla cogie ne-

cessitas.
A. Quis fructus Resurrectionis Chri-

B. Omnino maximus, cum hac dempta vana esset omnis sides Christiana atque adhuc in peccatis nostris miseri essemus, docente Apostolo, 1 Cer. 15. 17.

A. Nonne Suffeciffet mors Christi ad tollen-

dum peccata?

.

5

.

1

B. Sufficiellet quidem ex parte meriti, & persoluti priti, non ex parte acceptationis divine, signidem ais devictà morte nunquam nobis in manus traditum suisset Chirographum quod adversum nos fuit, quoda; Christus sufficit Crusi. Moriens acquisivit nobis jui ad Rem (i.e. ad peccatorum remissionem) Resurgens, in Re.

A. Qui fit verd?

legaliter sustinuit nobiscum Personz, unde si morri cessesser, nobis quoque consequenter cedendum esset, sed eo victore mos icidem victores (imò & plusquam victores) per cum constituti sumus. Rom. 8. 37

A. Quis autem hine debet à nobis ad Deum

redire fruetus &

B. Vitæ i novæ sanctimonia; & Christo Servatore summa (in omni statu) cum Apostolo scire nibil cupiamus preter Christum, ejusque Resurrettionis petentiam.

2 Rom. 5.4. b Rom. 5.3. b Rom. 8. 32,34. 2 Cer.

## Art. 6. Ascendit in Calum,

A. Quid habes ex vetere Testamento de A.

Scenfione Christi?

B. Typos in Enocho, & Elia, Prophetiam fatis claram Pfal. 68. 18. quam Apoftolus de Christo interpretatur, Eph. 4. 8. · Monendi semel sunt hic Juniores, ne aut omnia Veteris Instrumenti loca, que Chrie ftum wares faltem respiciunt, nemini præterea historice quoque convenire opinentur, aut ex adverso agnoscunt nulla, que illi uni quadrare potuerunt. Sic enim utrobique errabitur, & alicubi val. dè periculose. Exempli causa, locus iste Mat. 2. 15. quem ante citavimus, ut e impleretur quod dictum est per Prophetam, dicentem, Ex Egypto vocavi Filium meum, Hol. scilicet 11. 1. clarum est intelligi xe fardy, five fenst literali, de populo Judaico primogenito suo, Exod.

124

'de

 $I_{I}$ 

rit

di

·lo

te.

Af

noi

ma

loc

abi

PO

pal

dr

fti

Eta

af

E

e

20

de Christo; si quis verò partem ullam Isaia cap. 53. Messia soli non adaptave. rit, etiamsi Angelus esset de cœlo, audiendus non est. Quis pariter & hoc loco, ascendens captivam duxit captivitatem, (i.e. peccatum, mortem, Diabolum) & dona dedit hominibus, præter Christum? Affingant alii, quam volet, Persona Judaus Apella, Christianus non potest, certè non debet.

A. Num Christus vera quam assumpsit bumanitate (Corpore scilicet Animaque bumana)

localiter ascendit in Calum?

B. De hoc minime dubitandum, sacra abunde docuit Historia: Nam 1º codem vivo corpore quo resurrexit, quo apud Apostolos aliósque cibum sumpserar, quo illis palpandum se dederat, quo per dies quadraginta multa eis coelestia documenta instillaverat, eodem inquam dum eum adspetarent, ex eorum oculis derepente sublatus ascendit. Ast. 1.3, 9. conferatur locus cum Evangelistis.

2º Non exutam suisse Humanitatem ex eo arguitur, quod cum ea reversurus sit ad judicandum vivos & mortuos. Att. 1. 11.

&c. 17. 31.

3.

It

i-

i

.

c

- -

31

-

.

e

ł.

10 Nisi Christus ipse (Caput) pro-Hh 2 prie prie & localiter ascendisser in Coelum?
nulla, ed ascendendi spes relinqueretur
Membris, i. e. in eum Gredentibus,
quod est contra Fidem Catholicam in
Scripturis sundatam. 1 Thes. 4. 17.

A. Quodnam iftud Cælum eft quo astendit

(

Christus ?

B. Idem prorsus, unde notandum incărnatus a descenderar, b Cœlum viz. Cœlorum, quod & c Thronus Dei dicitur, d suprà Cœlos quoscunque alios non gloria tantum, sed loco longissime positum.

a foh. 6. 62. b 2 Chron. 6. 18. e If. 66. 1.

d Eph. 4. 10.

A. Quem fructum ipsi percipimus ex Ascen-

B. Multiplicem, eumque beatissimum.

- palam triumphante Christo (etiam dum in b Cruce penderet, multò magis in Cœlum evecto) de suis quibuscunque & Populi sui, ne nobis amplius terrori essent, inimicis.
- 2 Eph. 4.8. b Col. 2.15. c Rom. 8. 38, 39. collat. cum v. 34. Heb. 2.14, 15.
- 2. Est donorum collatio Ecclesia, Apostolorum, scilicet Prophetarum, Pastorum, &c. ad Persectionem sanctorum ad opus Ministerii, ad tedisicandam ipsius Corpus, tantisper

Francis E.

tisper dum ad suæ staturæ plenitudinis mensuram adoleverit.

Eph. 4. 11, 12, 13.

3. Spiritus Sancti missio, qui nobiscum b Dux veritatis, e monitor sidelis, d Consolator suavissimus semper permaneret.

a Fob. 16.7. b 16. v. 13. c Joh. 14. 16. d Job.

14. 26.

ur

50

in

lit

1-

.

12

I.

24

n

7

Art.

#### Art. 6. Et sedet ad dextram Dei &c.

A. Ne immoremur aut a vaticiniis Instrumenti Veteris, aut Historicis Novi testimoniis muic Articuli clausula suffragantibus, dic potius 1º quid hic sit Dextera Dei, Isal. 110. 1. collat. cum Act. 2. 34. &c. Mar. 16.19. & ciusmodi.

B. Locutione ista metaphorica nihil in persectissimo spiritu corporeum a notari par est, cum ad nostram solummodo balbutiem

temperata vox fit.

A. Cedo itaque quem sibi (ensum in Articulo

poscat.

B. 2 Honorem, b Potestatem, c Beatitudinem Christi supereminentissimam, & Dei Patris proximam indicat. 2 1 Reg. 2. 19. b Pfal. 110. 1. Heb. 1. 3. c Pfal. 16. 11. Addextram tuam (qua munera porriguntur) ubi æterna est voluptatum scaturigo.

A, Quid sibi vult ad hanc Dextram federe

Christum?

B. Honore scilicet isto, potentia summas

& fælicitate frui, idque

1°. Ut anrecedentium laborum & a fine & præmio. a Phil. 2. 8,9. b 1 Pet. 3.22.

2. Se-

mo

en xie

uli

in

Ť

fe

N

11

2° Secure, & sine omnis in posterum molestiæ aut metu, aut periculo; gestus enim quietis est sessio animique curis, & anxietatibus omnino yacui, quo sensu etiam

ulurpatur. Mic. 4.4.

3º Potestatem Christi juridicam quoque indigitare videtur (nam & 2 Judicis hit gestus est:) unde Deus sedere dicitur in Throno ut Rex & Judex. Pfal. 29. 10. & 99. 1. 2 Prov. 20. 8. Sedetur post pugnam, sedetur post victoriam, sedet qui triumphat, sedet qui regnat, uti non male Maldonot, in Mar. 16.

A. At Stephanus (Protomartyr ille besriffimus) Christum in Calis stantem ad dextram Dei, non sedentem moriens vidisse dititur.

Act. 7. 56.

B. Ita, proinde Christi sessio non est tam corporalis, quam metaphorica, & mystica ; stans Martyri suo apparere voluit, quasi prassitò ejus causam apud Deum & voce & manu acturus.

A. Nonne Christus ab aterno sedet ad Dex-

B. Non proprie, & sensu Scripturali, quia nunquam ei honos iste tribuitur nisi ut Ocas para. Ut Deus, non diciturad Dei dextram sedere, nam noc etsi proximum, tamen & secundum, ceu dignitate inferio.

rem notat locum, qui Christo non convenit simpliciter at Deo, sic enim (1003) 2qualem esse Deo rapinam non duxit. Phil. 2. 6. nec magis aut minus suscipit Majestas Divina. Proinde superest ut de Christo Mediatore incarnato ista intelligan. tur.

A. Quem fructum babemus à Christo ad dextram Deisedente?

B. 1. Hinc pro fidelibus suis intercedit b sempérque vivit ut hoc faciat.

a Rom. 8. 34. b Heb. 7.25.

A. At Spiritus Sanctus quoque intercedere

dicitur, ispertu zavers Rom. 8. 26.

Geminationem istam Præpositionis in pronon omnino otiosam, sive Pleonasticam, opinor, sed aut (cum Erasmo) indicare quod Spiritus sidelium votis præsit moderator, aut ad certitudinem rei, adeóque Credentium Consolationem magis Emphaticam, quasi dixisset Apostolus, intercedit pro nobis, pro nobis (inquam) sive quod preces nobis ad Deum dictat, cum in survey carner sit Advocatorum qui Clientibus desideria suggerunt, uti Grot. in loc. aut ad certitudinem rei &c. a suprà.

B. Multum discrepant Intercessio Chri-Ri, & Spiritus Sancti. Namilla 10 est immediata, formalis, & propriè dicta, hac

mediata,

me

Qu

or

ne

At

fug

lat

fat

Sar

tat

cri

fin

lis

Fredi

vir

fid Cl

Bu

nu

te.

dia

mediata, causalis (essectiva) & improprias Quippe spiritus non aliter interpellat, quam orantibus dictando preces. & corda sic assiciendo, ut suo ardore ad Cœlum usque penetrent, uti ex contextu præcedente liquet At Christus qui Patri proximus ad dextrams sedet non modo per Spiritum preces nobis suggerit, sed in sua ipsius persona interpellat pro nobis.

2º Intercedit Christus virtute meriti, & fatisfactionis Deo præstitæ, non ita spiritus

Sanctus.

t

e

P

e

A Qualis est illa intercessio Christi?

ro Non vocalis, sed realis, sive voluntatis, objecto quasi semper coram Deo sacrificii sui merito, peccatornm expiatorio, simulque volentis ut acceptetur, sicut Abelis dicitur clamasse sanguis, quo in caput Fratricidæ ultio divina caderer, non quod edideret vocem, sed quod res ipsa posceret vindictam; ita auribus Divinis in gratiam sidelium nunquam non insonat sanguis ille Christi b lætiora quam Abelis intersecti po-sulans.

a foh. 17. 24. b Heb. 9.24.

2º Est intercessio solitaria, quam cum nulla vult creatura (sive Angelo, sive Czlite Anima) partiendam: hoc enim esser mediatoris quoque patres, proinde & gloriam suam alteri concedere vid Enchirid. c. 8.

3° Et particularis, i. e. singularibus omnium sidelium personis applicata, quemadmodum etiam dum in Terris ageret rogavit pro Petro, ne sides sua desiceret Luc. 22. 32.

4° Est interpellatio esticacissima, & quæ nunquam vacua ad Interpellantem redit, sed sinem integrum assequitur Joh. 11. 42. &

€. 17. 9. 10. 20. 21. &c.

A Quid ex intercessione Christi lucrantur Fi-

B. Aditum ad Thronum gratiæ cum Fiduciâ. Heb. 4. 14. 16. Quid enim eis denegabitur, queis Intercessorem Christum constituit Deus?

A Quid docet?

B Ut uno Intercessoris nostri (Filii sui) nomine patrem intrepide adeamus Joh. 14.13

A Quid aliud habes de pradicta Christi sessi-

one not andum?

B. 1º Honorem naturæ humanæ) quamvis immerito (habitum, quam in hoc supra ipsam Angelicam evexit Deus, utpote quæ in Christo sedet ad dextram Dei, proinde Multo pluris faciendam, quam ut turpibus hominum cupiditatibus inserviat.

20 Cum Christus ad dextrum Dei sedeat, non modo ut Sacerdos noster & intercessor, sed ut supremus quoque mundi Dominus

(quip-

(quippe cui omnis potestas in Calo & in Terra, etiam ut mediatori, à Patre demandata sit) hinc discimus illius subditis nihil metuendum à mundo, neque à Principe e-jus (qui dicitur) Diabolo, quin potius ejus potentiæ innixos in opere Domini animose, & constanter pergendum.

2 Joh. 16. 11. b 1 Cor. 15.57.58.

t

e.

Ii 2

Art.

### Art. 7. Unde Venturus est ad JUDI-CANDUM Vivos & Mortuos.

A Nullum licet post mortem expectare Judicium, ante Universale illud quo respicit Articulus?

B. Imo privatum & particulare statim ab exuta mortalitate, quod solennis ille Dies Domini & ratum faciet, ejusque summam aquitatem omnibus tam sanctis quam Impiis (sive Angelis, sive Hominibus) propalabit Heb. 9.27.

A. Unde hoc evincitur?

B Ex Scripturarum oraculis, quæ a morientes in Domino beatos prædicant, quæque in Paradiso, in sinu Abrahæ, cum be Christo, idque æternis cali Palatiis collecant, simul atque luteo corporis tabernaculo soluti suerint: de de Impiis autem adversa omnia pronuntiant; Hoc enim indicat de utrisque (sive piis sive impiis) à morte recentibns latam esse Status immutabilis & æterni sententiam, etsi in soro magis privato.

Apocal. 14. 13. b Phil. 1. 23. c 2 Cor. 5. 1. d Luc. 16. 23. Act. 1. 25. vid. Grot. in loc.

A Itaque quid opus est judicio altero, illo nimirum Universali ad finem mundi?

Ad

næ .

Chi

nti mur

feri

fert.

bus

cuju

enti

cala

um

nan

bur

cio

All

P

tre

five

cip

pot

del

juf

qui

Ad Fompam quasi debitam Justitiæ Divinæ, quo scilicet omnibus a splendescat, & Christus, toto spectante mundo, Judex veluti solenniter inauguretur; quin & ad ultimum sælicitatis Piorum, & Impiorum miseriæ complementum. a 2 Thess. 2. 8.

A. Unde autem infertur Judicii futuri pra-

sertim Universalis necessitas?

B Non solum ex sacri Codicis frequentibus a testimoniis, verum etiam ex privato cujusque d'accusantis b vel excusantis Consientiæ volumine, ex e Piorum in hac vità cacalamitatibus omnigenis, & sceleratorum trie umphis, quorum illi, (justo in Cælis regnante Deo) non semper d'expectato carebunt præmio, neque debito isti supplicio.

<sup>2</sup> Psal. 96. 13. Dan. 7.10. cum Apocal. 20.12. Ad. 17. 31. b Rom. 1. 32. c 2 Thess. 1.6.7 Psal. 9.17. 18.

A. An Christus folus judicabit, excluso Pa-

tre & Spiritu Sancto?

Non quoad Potestatem illam 'autoreamenti, sive originalem, quam æqne singulæ participant Trinitatis personæ; at solus quoad potestatem, sibi a ut deavded to peculiariter delegatam, quo eadem scilicet natura Deus juste judicaret, in qua judicium olim iniquissimum subiit. 4 Joh. 5. 27. Act. 17. 31:

A. At de Sanctis dicitur, quod ipsi quoque judicabunt mundum 1 Cor. 6. 2.

B Responsionem habes in Enchirid c.

ult.

A Cum Articulus dicit judicandos effe vivos & mortuos, utrum hoc de Piis modo intelligendum putas, an Impios etiam includere, præfertim cum Psal. 2. comm. ult. docemur quod isti non stabunt in judicio?

B. De utrisque sine dubio intelligendum uti constat ex Mathæi c. 25. v. 31. ad sin. cap. aliisque Scripturæ locis quam plurimis. Psalmus autem loquitur de pessimo Impiis eventu Judicii; non stabunt, i. e. causa cau-

dent, five damnabuntur.

A. Quale vero futurum est ultimum & Gene-

rale Judicium?

B. r. Omnibus valde gloriosum, Piis quidem ineffabiles triumphos agentibus, contra Impiis horrendum in modum despefpe cula a M

uni

10.

ron Ma

Pro

nim

Rom

1

funi

-]

ute est pla

feri

,

speratione attonitis & consus, neque excusationis, aur subterfugii capacibus

2 Ma. 25.31. Tit. 2. 13. b Apoc 7.9. c Ap. 6. 16.17.

2 Judicium summa cum aquitate peractum unicuique scilicet secundum opera. 2. Cor. 5. 10. 2. Thess. 1.5,6.

3. Subitaneum, & ex improviso.

4. Irrevocabile, Bonis aterna salute coronatis, aterno Malis supplicio mactaris. Mat. 25. 46.

A Unde antem hujus Judicii formula fiet, &

Proce [[us ?

d

1

B. Ex duplicato isto volumine, scripto nimirum Sacri Codicis, & non scripto Conficientiæ.

2 April. 20. 12. 1 Joh. 12. 48. c April. 6. 15. Rom. 2. 14, 15.

A Quomodo ad Christi Tribunal congregandi sunt omnes. & vivi (hoc est, ad e ejus adventum) & mortui? 1 Thess. 4. 17.

B Sanctorum ministerio Angelorum, quo utetur non ex necessitate (quæ infinita ejus

est potentia) sed pro suo ipsius libero beneplacito Mat. 13. 41, 42. & c. 25. 31. 32.

A Vbi peragendum est Judioium?

B. In Azre, eoque (verisimiliter) inferiore. Mat. 26. 64. Thess. 4. 16. 17

A Quando demum?

B De Die illo & Hora nemo novit ne-

que Angeli in Coelis neque Filius Hominis,

sed Pater solus Mar. 13. 32.

A Quid vero sibi vult Filium hominis i.e. Christum ipsum) nescire boram ac diem Judicii?

B. De natura Divina (utpote omniscia) intelligi non posse constat, sed de humana facile potest, in qua Christum Scientia profecisse legimus Luc. 2. 52. Scilicet † protemporum ratione menti humanæ Christi essectus suos impressit divina sapientia. Hoc iraque tunc temporis ignorasse Christum qua Hominem nihil vetat, sed post Resurretionem, uti omnem, qua sadropasse, accepit potestatem, ita omnem quoque scientiam, quam tamen circa tempus hujus Judicii creaturæ nulli visum est communicare.

Mirum est quod clausulam istam \* Ambrosius [neque Filius Hominis] non modo
suspectam habet, ut à falsariis interpolatam, sed codices Græcos habere rotunde
neget. Absit ad Fidem venerandi Patris in
dubium trahamus, idque in Refacti: potuit
viro optimo ab aliis imponi, in Græcis
non admodum exercitato, aut (quod malim) intercidere (labentibus seculis) aliquod

. 6

c n

r

0

" CI

but

tui

mo

pro

run

fol

tan

cur

ris

COI

Ty

'M'ta

'à

H

. vi

· Fer

<sup>\*</sup> Lib. s. de Fide c. 8.

exemplaria, quæ tum extabant. Certe in nullo tunc codice Græco, Latinove, imo neque aqud Arabem aut Syrum, aut ullo omnino Interprete desiderari, side sua do-cuit eruditissimus Capellus in Loc.

A Ecqua saltem in propinquo esse prænuntid-

bunt figna?

B Hoc Christus ipse sæpius monere videtur, sed magna interim cautela simul & modestia opus est, quo ab incertioribus & propria separentur.

#### A Qua communiora vocas figna?

B Qualia legimus Mat. 24 ad v. 29. quorum tamen alıqua excidium istud Hyerofolymæ novissimum respicere minime dubitandum, quod cum adeo horrendum erac cum eversione (veluti alterius & antiquioris 2 Mundi ) tum Reip, tum Ecclesiæ suz conjunctum, illustris extitit ultimi Judicii Typus a quo nomine statum sub tempore 'Messiæ suturum à Indæorum magistris notari folitum, observarunt Eruditi, imo nec 'à Scriptore Divino ita dictum reperimus, Heb. 2. 5. & c. 6. 5. Huc etiam facere videntur promissa de Fœdere cum Judæis nunquam abrumpendo, quo minus Natio . & Populus Deo effet cunctis diebus suis 'Jer. 31. 37. quod interdum exprimitur

Se

PE

ur

pr

er

tu ni

Fi

ut

qu

ut

ru

qu

ce b

te

per לעולם vel fimplex לעולם Seculum, Ævum, id autem Tape non perpetuum tempus ( five Æternitarem ) sed longum notat, & maxime cum de rebus istorum agitur (Status Judaici durationem. Ita Gen. 17. 12. Foedus meum erit in carne vestra Fædus לעולם: æternum Ipfi reddimus . fed non ultra legis Mosaica durationem profic & Pfal. 24. spicere manifestum est. י 7. portæ י וולם; Nos portæ Æternæ, & 'alibi multoties. Unde nemini mirum videbitur, si aut mundi Judaici excidium pro ultimo totius mundi Judicio ( neque ab indoctis) per errorem subinde intelligatur, aut fi de utrisque descriptio fortaffis adeo implexa videatur, ut alterum ab · altero secernendi locus haud ita expeditus fuerit.

A Habefne alind signum communius?

B Maxime, quale est omnigenæ Impietatis, Tumultuum, & Persecutionum ob Evangelii Testimonium in mundo grassantium seges ad luxuriem usque sæcunda. vid. Mat. 24. 2. Tim. 3. &c.

A Nonne hoc signum est peculiare ad finem

ruentis mundi:

B Omnino, ubi mensuram suam impleverir Hominum Apostararum aliorumque nequiria; quod si quando alias) in PapaPapatu (illa jam pridem scelerum omnium Sentina) secisse videbatur. Interim tamen periisse propemodum è Terris & Fides, & Charitas, jam olim haud semel visa est, unde hæsitantius ex hoc signo Finem in proximo adesse pronnntiandum, etsi gradum eo magis corripere tuto dicatur.

A Quid tibi videtur de plentitudine ista Gentium, & vocatione salutari Judeorum, quam loquitur Paulus Rom. 11. 25, 26. nonne signa

bac erunt imminentis istius Judicii?

B Certe nihil Fidei Christianæ metuendum arbitror, si & hæc & illa concedatur, ut verba sonant, quæ si unquam eveniant, valde probabile est appropinquare Finem mundi?

A Unde ista autem conjectatio tua?

B Tum quod Scriptura de iis loquatur ut non nisi post multa Secula suturis, tum quod collecta in unum corpus maximum Ecclesia. Gentili & Judaica Christoque de utraque suaviter triumphante, nihil mirum erit si Regnum mox sit Patri traditurus quod eo potissimum sine habectenus exercet, ut Electos suos in unum colligat. & debellatis Hostibus æterna secum sælicitate impertiat.

A Nonne Paulus etiam ruinam Anti Chri-K k 2 sti quem Hominem Peccati (sive Sceleratissimum vocat) inter signa magni Judicii propinquiora

Sig

no

pe

fiff

me

ali

M

ple

eti

tui

16

. 0

« t

·

de

lic

N

4 1

n

ponit? a 2Theß. 2. 3, 4, 8.

B Imo verbis docet dissertissimis, quod postea Johannes in sua Apocalypsi, cap. scilicet 18. 19! Si autem Apocalypsis illa (quod multi censent & graves, & docti Theologi) continuo quodam filo Prophetico Historiam Ecclesiæ pertexit, à Christo scilicet in Cælos recepto ad alterum de Cœlis in gloria Descensum, palam erit (cuilibet attendenti) Ruinam istam quam diximus Anti Christi à supremo mundi die haud procul distare, quippe quæ totam sere claudit Historiam.

A Da tandem signa omnino proxima & Judicium ipsum introducentia.

B. 10 Signum Filii Hominis, uti Servator ipse vocat, Mat. 24. 30. Tunc inquit conspicietur signum Filii Hominis in Cælo: Hoc autem qui de sulgore aliquo longe gloriosissimo, eoque in formam 2 Crucis disposito interpretantur, mihi quidem ineptire non videntur. Cum enim Crucis nomine tot omni ævo indigna pertulit Salvator, quid mirum si in coronam vertat? Si quod sannis & injuriis (dum secure in Terris deliciarentur) Homines excepere sig-

Signum, coram eo Judicandi procidant, non ludibundi amplius, sed horrore summo perculsi?

Veteres & Græcos & Latinos idem sen-

fiffe vid. D. Heylin in Articulum.

20 Clangor Tubæ, cujns Scriptura toties meminit, ut Mat. 24. 31. 1 Cor. 15. 52. & alibi.

A An Tubam propriè dictam inselligis, vel Metaphoricam?

B Frangorem potius aliquem terroris plenum, uti Christo ipsi visum suerit, qui etiam surdos, imo & mortuos, supernaturaliter ad attentionem excitet, qualis in promulganda lege Sinaitica Exod. 19. 16.

'Alludi putat Drusius ad clangorem in festo Tubarum ab Ortu Solis ad Occasum usque continenter auditum, idque ob hanc causam inter alias, ut recordatio subiret illius Dei, quo per Tubam 'Mortui excitandi erunt, quod sore credebant eodem mense Septimo (Tisri videlilicet) sicut liberatio ex Ægypto suit in Nisan; quo etiam mense liberavit nos Chtistus morte sua ab inferno. Ainsworthus 'Maimonidem citat ad excitationem è sompo peccati referentem; videsis in loc.

Restatne

vid

ira

run

tate

छ ता

Sent

ad

tati

effa

mu

ato

liu

ritt

& F

Cond

A Restat ne signum aliud?

B Ita, sed Judicii subsequens potius, quam allo modo antecedaneum, v. 2. machinæ scilicet Universi visibilis dissolutio cujus & Psalmista meminit, Psal. 102.25, 26. & s. Petrus Ep. 2.2.10.

A Nunquid ista erit disolutio quoad Machina Substantiam, an solummodo quoad qua-

litates ?

Finito hoc judicio nullus videtur mundi visibilis usus, proin amplius quoad Subfantiam extiturum nulla suadet Ratio. De mundo invisibili, Piorum sputa & Impiorum vita functorum sedibus, alia plane res est, quoniam utrique vivunt in eternum.

A Ex hoc autem Judicio quid discendum?

B. 1º Incredulis & Impenitentibus, ut ad Fidem & Recipiscentiam mature excitentur. Hujus metu Athenienses ad pænitentiam extimulavit Apostolus, Ad. 17. 30.31.

2º Fidelibus idque

1° Ut ipsi quoque posito ob oculos timore Domini, ab omnispecie mali abstineant, 2. P. 3. 11.

2º Ut Sobrietati & divinis quibuscunque officiis acriter invigilantes, perstent & pro-

ficiant in Bono.

3° Suas ipsorum animas possideant in patientia. 4 Ne4. Ne Impiorum caducæ prosperitati in-

videant nec,

5º Ut sorti suæ (quamvis afflictissimæ) irascantur, scientes utique quod opera ipsorum non irrita erit in Domino.

#### Art, 8. Credo in SPIRITUM SANCTUM

A Cum Spiritus Sanctus sit tertia in Triunitate Persona, cur in Symbolo Spiritus dicitur, & cur Sanctus magis quam Pater aut Filius?

B. Spiritus dicitur non modo quoad effentiam (sic enim Pater & Filius) sed quo ad Peculiarem Subsistentia, sive Personalitatis modum, quo Spiramine quodam in effabili à Patre & Filio procedit.

#### A Cur autem Sanctus?

B Non ratione duntaxat essentiz, sed muneris & Ossicii, quod est immediate Sanctos sacere. Pater enim Sanctisscat per Filium & Spir. Sum, Filius à Patre per Spiritum, & Spiritus ab utroque, per se tamen, & proximè.

A Estne Spiritus S. verus Deus, & vera Per-

Sona ?

B. Omnino vid. Enchirid. c. 3. vid etiam

#### [ 250 ]

Doctifs. Pierfonum in Artic.

A Unde liquet Spiritum S. procedere tum à

ri

com

tia

faci

fru

5.

ista

cui

noi

din

cul

qu

der

Sci

re

infl

6. (

qua

Du

Patre, tum à Filio ?

B De Patre nunquam est in Ecclesia dubitatum, cum diserte hoc asserit Scriptura Joh. 15. 26. Quod autem à Filio, æquipollere v idetur, quod toties dicatur Spiritus Christi, ut Rom. 8. 9. Gal. 4. 6. &c. vix enim intelligi potest, cur alias illius quo-

que Spiritus appelletur,

'De Processione á' Filio diu multumque 'non fine gravi scandalo & rumultu Orbis Christiani altercarum est inter Orientis & Occidentis Ecclesias, illis negantibus, istis aientibus: neque tamen apud Occidentales clausula in Symbolo ista [ Filioque sedem fere ullam, (nedum quiectam) reperiri potuit ante Nicholai Ponstificatum, seculo ferè nono. Sed de tota 'controversia qui plura volet, consulat DD. Heylinum, & Piersonum in Symbolum. Stillingfleetum in vindiciis suis doctissimis. Archiep. Cantuariensis, Part. 1. .c. 1. Ego certe, salvo Doctiorum judicio e nihil hæreseos video, sive hoc, sive illo · modo statuatur. Imo consulitissimum fuerit "in iftis mysteriis ad fobrietatem, nec ultra 'quod scriptum est (sensu saltem manifesto) sapere. DaA. Da Spiritus effecta peculiaria, & Persona

Sue quodammoda propria;

B. Ad binas ea classes commode revocari possunt, collationem scilicet Donorum communium, & Gratiæ salutaris. Illa Gratia gratis data, ista autem Gratia gratum faciens, à Scholasticis nuncupari solet, quam fructum Spiritus appellitat Scriptura. Gal. 5. 12. & alibi.

A. A Donis incipe; & prime, qualia sunt

ista (que vecas) Dona, & cur communia?

B. Dona voco propriè virtutes quascunque activas, præsertim intellectuales, si non supra sortem Naturæ, saltem supra ordinariam & vulgarem.

A. Explica instantiis.

B. Supra vires Naturæ sunt Dona Miraculorum, Linguarum, Prophetiæ, & ejusmodi, quorum Catalogum habemus 1 Cor. 12. 8, 9. 10, 11. quæ Dona Spiritûs disertè ibi-

dem appellantur.

Supra Sortem vulgarem sunt Artes, & Scientiæ quælibet in gradu multò eminentiore inssus, qualibus Bezaleelem & Aholiabum instruxit ad opus Tabernaculis Exod. 31. 3. 6. cui accensenda erit Fortitudo ista Heroica, quam Deus aliquoties indidit Populi sui Ducibus, ut Samsoni, Gideoni, &c.

A. Cur autem vocas Communia ?

B. Ne cum salutaribus confundantur, & quia Hominibus etiam Reprobis conferri possunt. Mat. 7. 22, 23.

A. Pergatur jam ad Dona Gratia Salutas

F35.

B. Ea autem aut publica sunt aut privata: Publica quæ in usum Ecclesiæ conferuntur, uti media ordinaria quibus ad salutem perveniatur. Privata, quæ singulis ad vitam Electis Spiritus largitur.

A. Quanam funt illa Dona publica?

B. Pastorum in Ecclesia ad Munus à a Christo constitutum b separatio, c do-túmque ministerialium collatio, prout vult. 2 Eph. 4.11. b Ast. 20. 28. Ast. 13. 2. c s. 60.

1. Ast. 2. Mar. 13. 11.

Quod etiam ex Prophetis sub Vetere Testamento constat, qui omnes locuti sunt per Spiritum Dei.

1 Pet. 1. 11. Neh. 9. 30.

A. Verum ista que profers de separatione Ministeriali, dotibusque ed pertinentibus s Exempla sunt prorsus extraordinaria, Christo scilicet ipsius, Prophetarum, & Apostolorum.

B. Sunt quidem; at suo modo, proportis, one, & gradu, Seculis omnibus Communia, cum nemini fas sir Episcopi, Pastoris, auc Ministri (qui vulgo dicitur) exercere munus

aut idoneis saltem argumentis vocatum se crediderit.

A. Unde autem cognoscere quis poterit ad hoc tremendi muneris se vocatum à Spiritu?

B. De Vocatione, ni fallor, loqueris ordinaria, non illa extra ordinem, quali nimirum gaudebant Prophetæ multi, om-

nésque Apostoli.

A. Illam sanè ipsam volo, cum post Apostolos rara admodum, infrequensque sit extraordinaria vocatio, nec à quoquam nunc dierum expectanda, imò nec expetenda, quia nulla promissione nixa.

B. Ad vocationem itaque Spiritus ordinariam tria omnino concurrere viden-

tur.

1º Donorum (pro a infirmitate humana) sufficiens Mensura, quo saltem aprus sit vocatus ad docendum.

a I Tim. 5. 2.

2º Vita a inculpata, & præcipne synter rus Deo b serviendi zelus in Ecclesia, & opere Evangelii.

1 1 Tim. 3. ubi proxime. b Att. 20. 24. 1 Pet.

5. 3.

3° Ad opus a separatio secundum b Chrifti, & Spiritus sui præscriptum) per d Præfectos fectos Ecclesiæ debito prius, & doctrinæ; & morum habito examine.

a Heb. 5. 14. b Eph. 4. 11. &c. c Att. 13. 2, 3.

d Tit. 3. 5. 1 Tim. 4. 14.

A. Itaque qui aliàs ingredimur Ministerium qu'am per hujus separationis Canonicæ ostium, pro sacrilegis potius Invasoribus, qu'am à Spiritu

Sancto vocatis habendi funt.

B. Nihil certius (quemcunque & fibi alissque palpum miseri obtrudunt) currunt enim non missi, unde & pacem Ecclesiæ violant, Deo a exosos se reddunt, everso à se constituto ordine, & popello (cujus unius ædificationem meditari simulant versuti) b inutiles.

2 Fer. 23. 21. cum v. 30. b ibidem v. 32.

A. Opportune nunc ad dona Gratiæ salutaris privata festines.

B. 19. Vocatio efficax, five Regeneratio.

Job. 3. 5. Tit. 3. 5.

2°. Spiritus in Fidelium Cordibus habitatio. 1 Cor. 3. 16. & alibi sæpius. Hoc autem intimam illius præsentiam, non effentialem modo (qua implet omnia) sed Gratiosam & salutarem notat, unde etiam in omnem veritatem ducuntur. Joh. 16. 13.

li

30. Suavissimo in angustiis & ærumnis, quibuscunque consolatio, und Consolatoris nomen

nomen per eminentiam à Christo accepit.

Joh. 14.80.

4°. Regimen perpetuum, quo Spiritus ducit, & moderatur Fideles secundum voluntatem & verbum Dei. Rom. 8. 14. & alibi.

5°. Nutritio & a augmentum in Gratia ad finem: nam hic quoq; tenet Regula, Ex iis dem nutrimur ex quibus constituimur.

a Eph. 2. 21,22.

60. Obsignatio in diem Redemptionis. Eph. 1.13. & c. 4.30.

A. Quid autem ista vult Obsignatio?

B. 10. Ex parte Dei, curam ejus specialem & affectum in fideles designat, quibus (tanquam rei pretiosissimæ) notam sive Characterem imprimit, quo ipsius esse innotescant. 2 Tim. 2.19. vid. D. Hammond in loc.

2°. Huc facit, ut verecundam Piorum animis ingereret fiduciam, qui istud Spiritus sigillum & a arrhabonem pretiosissimum acceperunt, Spiritu nimirum Sancto cum illorum Spiritibus testante se esse si-lios Dei, uti docet Apostolus, Rom. 8.16. a Eph. 1.14.

A. Quid Hic docet Articulus ?

B. 10. Spiritum Sanctum coæqualem esse Patri, Filioque Deum, quippe alias non possez poster este objectum Fidei Divina.

20. Non mærore afficiendum (uti monet Apostolus) quod faciunt quicunque b monitis ejus morem non gerunt, aut c vita minime Christiana dehonestant.

2 Eph. 4. 30. b If. 63. 10. c Eph. 4. 225. ad

30. Hinc Deus maxime orandus est, ut <sup>2</sup> Spiritum suum nobis largiatur, utque nobiscum maneat b in perpetuum.

a Luc. 11.13. b Joh. 14.16.

3

Art.

# Art. 9. Credo Ecclefiam Cathe.

De Ecclesiæ Natura, Proprietatibus, & id. genus aliis, vid. Enchir. c. 22.

A. Cum loquitur Articulus in singulari [Ecclesiam, ] permultas tamen Ecclesias suise, & Scriptura docet & esse Experientias quin & Ratio postulat, quomodo una dicitur Ecclesia?

B. Ecclesia numero singulari non solumin Articulo, sed in Sacro quoque Codice multoties occurrit, ut Eph. 5. 25. & alibi passim. Una autem dicitur quatenus integrum a Corpus est, ex multis membris compositum, & b Spiritu Sancto animatum, cujus caput est Christus.

a Col. 1. 18. b Eph. 4. 3.

A. Unde verd oritur Unitas iftas?

B. Ex Unitate Principii, Finis, & Me-

A. Quidnam est unum istud Ecclesia Prin-

B. Distingui potest in Quod & Quo: Illud est Christus Capur, qui sanguine a suo con-

constituit sibi Ecclesiam; Istud est Spiritus
b Informans, sicut Anima Corpus.

a I Pet. 2. 9. b 1 Pet. 4. 6.

A. Etsi Christus solus sit Caput invisibilis Ecclesia, noonne potest aliud esse Caput invisi-

bile, puta Pont. Romanus?

B. Binorum Ecclesiæ Capitum Scripatura nusquam meminit, nullum omnino nisi Christum designat, qui (ut a Caput) vitam Gratiæ cunctis ejus membris solus infundit, nec unquam Corpus Ecclesia dicitur, nisi unius Christi; non Papæ, non ullius demum Creaturæ.

2 Col. 2.19. b Eph. 1. 22, 23. & alibi fæ-

pies.

A. Sed nullo prorsus sensu Pontificem vis

esse Caput Ecclesia?

B. Nullo, nisi Ecclesiam intelligas Malignantium: nam quod ad Christi Ecclesiam
attinet, probet se prius sanum esse Membrum. Utcunque constat eum si (vel maximè dignus esset Petri quam falso jactat
Cathedra) non magis esse Caput quam reliquos Episcopos, ex paribus Apostolorum
speoglisis sive prærogativis, utpote quorum
singulis, non uni Petro, Regni Cœlestis
Claves cum ministerio Verbi & Sacramentorum ex æquo Christus concredidit. Mat.
28. 20. Joh. 20. 23.

Interim tamen si Capitis vocabulum (uti apud Hebraos, quin & aliis quoque linguis) latius usurpetur pro membro aliquo Ecclesiæ in præcipua sub Christo Dignitate collocato, de eo non effet anxie laborandum, nisi quod Scripturæ Stylus adversetur, quæ neque in Vetere Instrumento, neque Novo, Mortalem quemvis Caput Ecclesiæ vocat, unde saltem ob reverentiam Christi, ejusque Scripturarum ad miseros Peccatores (cum de Ecclesia agitur ) non facile accommodandum censerem: alias, ut diximus, de vocula non effet litigandum. Nam Famicliarum Primores, & Præfecti Politici multoties un Capita, audiunt Principes, exponente Michaa, c. 3. 1. Quo sensu non est denegandum Principibus nomen Capitis, five in re Politica, five in Ecclefiastica, dummodo supremum in utrisque Dominum e Jesum agnoscant, & fensu longe humi. chore Ipfis proprium. Quid enim hoc fen-'su inter supremum sub Christo Gubernatorem, Moderatorem, & Caput interest, ff excludas quam ante dixim us Reverentiam Nominis? Quod tamen non ita dictum evelim , ut Actum ullum in Fore interno, s aut quem pure Ecclesiasticum dicimus (Ordinis scilicet aut Jurisdictionis) Princeps fecularis M m

is

m

1-

a-

at

ę-

m

ım

tis

0-

at.

n-

efecularis exercere poffit (uti verbis dilertissimis suffragantem habemus Ecclesiam Anglicanam, Art. 37.) \* Hoc enim nulli e ferunt Ecclesiæ Canones, nulla piorum Principum exempla commendant, quia omnia potius explodunt. Imò invafionem istam in uzziah Rege severissime olim notatam simul & divmitus animadversam legimus 2 Chron. 26. à comm. 16. ad 22. Sed in foro externo, & quoad regimen Politicum Ecclesiæ Capita (sensu illo abustvo) Chrifirmi Principes dicantur, i.e. summi sub \* Christo Præsides, & utriusque Tabula Custodes, qui soli porestatem habent Convocandis Regulandi . Confirmandi Synodos , e2rumque Canones, & Decreta; Ecclesiaflicorum mores, si opus fuerit, pænis civilibus Corrigendi. De His & hujufmodi breviter, sed doche admodum & dilucide "(suo more) disserentem vid. Reverendissimum BRAMHELLUM, Respons. ad Oratiunculam gloriosam Meliterij Galli (Transfugæ) Serenissimo Regi nostro e (dum Exul ibi ageret) fidenter satis in-6 scriptam, à p. 37. ad 43. A. At hoc vult Papa (ni fallor) se Caput esse

<sup>\*</sup> Vid. Reverend. Bramhellum, ubi paule infra.

Universale totius Ecclesse Militantis, in eamque potestatis plenitudinem habere Apostolicam.

ra

m

111

m

in

em

ta-

gi-

in

um

ri

ub

90-

dis

ea-

fia-

Ci-

odi

ida

ffi-

onf.

alli

tro

in-

esse

Ini-

B. Multi verò opinantur eum neque membrum esse sanum Ecclesia, nedum Caput, nedum Umiversale. Hoc Apostolorum praxi repugnare ostensum est suprà, quorum nullus in aliam potestatem, aut exercuit, aut vendicavit, nec consequenter Successoribus reliquit. Nihil enim dat quod non habet.

A. Procedatur ad unitatem Finis.

B. Ecclesia Universa unum hunc deber habere sinem, ut Christo Capiti sideliter inserviens, doctrinam ejus. & præcepta quæcunque essedulò tueatur, abbeo in solidum pendeat, adeóque communem singulorum salutem, atque membrorum inter se doncordiam quam diligentissimè promoveat.

2 Jude 3. 2 Tim. 1. 13. b Col. 2. 19. c Rem. 10. 1. 1 Thef. 2. 16. d 1 Cor. 1. 10.

A. Perge ultimo ad Vuitatem ex parte Medii.

B. Ea quidem in syncera constat a prædicatione Verbi, b legitimo Sacramentorum, & Disciplinæ Ecclesiasticæ usu, in debita d Pastoribus obedientia, & c Charitatis conversandæstudio; quæ singula ad unitament

tem Ecclesiæ (qualem vult Articulus) haud obscurè permultum faciunt.

2 Gal. 1.8,9. Phil. 1.16.16. b 1 Cor. 11. 18. ad 23. 1 Cor. 12.13. c 1 Gor. 5. 13. d Joh. 3. 9, 10. Heb. 13. 17. c 1 Cor. 12. 25.

A. Quin circa hac omnia non idem sentiunt

Ecclefia Dei.

B. Id san's dolendum esse; si verò fundamentalia Doctrina, & Disciplina, retineant omnia, circumstantiarum desectum supplere debet a vinculum illud Pacis, Charitas. 2 Eph. 4.3.

A. Cur Ecclesia dicitur Sancta?

B, Quoniam & a peculiaris, & selectus est Deo populus, sancto b superædificatur funda, mento, sanctis & nititur c promissis, & regitur, d præceptis, sanctitatem denique (e sine qua nemo videbit Deum) tota & spirare, & sectari debet.

a 1 Pet. 2.9. b Eph. 2.20. c Pfal. 105.42. d 2 Pet, 2.21. c Heb. 12. 14.

A. Cur demum dicitar Catholica?

B. 10. Ut Corpus integrum, respectu omnium eò pertinentium membrorum, quæ per varias passim mundi plagas dispersa reperiuntur. Joh. 11. 52.

20. Ex parte Fidei & Charitatis, quæ una inter omnes Ecclesias particulares esse debet. Eph. 4.4, 5. Unde Ecclesiam

quam

quamcunque singularem Orthodoxam antiquitus Catholicam (imò & Episcopum quemvis) appellitari consuetum, eruditis nihil notius.

A. Quid itaque sibi vult Ecclesia Romana cum se Catholicam, (ad Ravim plane suam, nec minorem Audientium molestiam & nauseam) ubique venditat?

B. Meras scilicet vult nugas, & mendacia, (quibus stulto se ei mancipante mundo per tot secula saginatam constat) cum nullo nomine mereatur titulum Catholica, nedum eo sensu, quo sibi impudenter arrogat.

A. Quid ita verò?

naud

1 23. Heb.

iunt

fun-

ine-

tum

Cha-

est da.

itur,

qua

fe-

Pet.

Clu

uæ

re-

uæ

res

m

ma

B. 10. Quoniam in permultis Fidem deferuit Catholicam, eámque olim Romanam,
neque toties monita, & palam convicta
redire sustinet, sed ficulneo Ecclesia, & catholica, semper repetito muliebriter nomine, obtecta (uti somniat) secura deliciatur,
inque omnes alias, & multo puriores Ecclesias tyrannidem atrocissimam exercet,
diúque nimis exercuit.

2º Quia per Ecclesiam Catholicam aliam in orbe Christiano (si displacet) agnoscit nullam præter seipsam, i.e. niss quæ cum illa (scilicet) communionem indignam profitetur. Nota autem sunt ista Lippis. &

Tonforibus.

A. Quid

A. Quid demum ex hoc Articulo ernen-

B. 10. Nunquam in terris defuturam Ecclesiam Dei, quoad universa in cœlum sublata

fuerit. Mat. 16. 18. & cap. 28.20.

20. Extra Ecclesiam, cum una sit, & San-Ha, & Christi Corpus, nullam esse salutem. Qui enim Christi membrum non est, frustra Christum sperabit Caput; & cui Christus non est Caput, virtutem ab eo vitalem incassum somniat. Col. 2. 19.

3°. Sanctos esse oportere, quicunque locum sibi in Ecclesia salutarem petunt. Tit. 2.14. Apoc. 22.15. Atque hoc satis indicat, qui mox optime sequitur Articulus.

## Art. 9. Credo Communionem Sanctorum.

A. Quotuplices Junt Sancti?

11

c-

ata

m-

m.

tra

tus

in-

nt.

tis

us.

B. Duplices, 10 quoad rem, & Jadicio Dei, iique vel a perfedi in Patria, vel b imperfectionibus variis laborantes in via.

4 Heb. 12.23. b Phil. 3.12. Jac. 3.2.

2º Quoad apparentiam, five speciem externam. & Judicio Charitatis, ad quam quidem sanctitatem non requiritur Efficax Vocatio, Cor novum, & vita nova (ficut ad priorem) sed sufficit Evangelii Professio, & externa præceptis ejus obedientia; eatenus scilicet, ut de ea bene sperare Charitas & possit, & debeat, ac quod reliquum est Cordium Scrutatori relinquere. Ita Sanctos passim compellat Pau. lus in Epistolarum Inscriptionibus singula visibilis Ecclesia membra (eos scilicet qui Sancti vocati funt, zanti anoi) per vocationem sive internam, sive solam externam ( utrosque enim eadem voce sæpiùs complecti liquet) ut Rom. 1. 7, 8. 1 Cor. 1. 2. & alibi.

A. Quin Apostolus loco posteriore illo ad Corinth. sanctificatos vocat ad quos scribit, videtur itaque quod ad verè conversos tantum

pertineat.

B. Ita quidem ibi compellat (ut sæpe aliàs) ex judicio Charitatis, simulque ex sua Christianorum Professione, in quam Baptizati sunt. Sic enim & mortuos, b confepultos, & resuscitatos cum Christo, induisse Christiam sæpe dicit, quicunque in illius Albo nomina scripsissent, non quod de singulis certò hoc sciverit, sed quod de nemine non bene speraret; quodque ista de se profiterentur Ipsi.

a Rom. 6. 3. ad 12. b Col. 3.I. c Gal. 3.7.

B. De quibus autem Sanctis intelligit Arti-

B. Quoad aliquam Communionis partem de utrisque (uti mox patebit) sed præcipue de vere, & sine dolo Sanctis. Huc referri potest Character quo Timotheum ornat Paulus. Phil. 2. 19,20,21.

A. Quotuplex est Sanctorum Communio ?

B. Duplex; interna, & externa.

A. Quanam est Communio illa interna?

B. 1°. Cum Patre, 1 Joh. 1.3. cum quo communionem habent Filiorum, qua prærogativa major Creatura concedi non potest. 1 Joh. 3. 1.

Eodem spectat Petri illad, Ep. 2. 1. 4. ubi dicit esse xorrares & Selas puoras, participes natura Divina, uti vulgo redditur; ego autem (cum debita submissione) interpretandum censerem, communionem habentes cum Deo, Nam Bola qu'ons idem est meses princis quod deds, ficut mãou piess mess, &c. Jac. . 2. 7. idem est quod σα voneior. Korvavos autem cum Genitivo, simpliciter, & fine præpcfitione communionem habentes cum aliquo notat, uti norravia 78 mvd'ua 9 in Benedictione Apostolica, idem est quod w arduul O, notrwyds & Satuoriwy, I Cor. 10. 20. idem anod Communionem habentes cmm Dæmoniis, xolvayol The autus a raspopouliur, Heb: '10. 31: Socii vulgara, & Beza, [ i. e. com-'panions, Nostra] communionem habentes. 'Hoc autem censui norandum, quo occurrerem Fanaticorum quorundam deliriis, qui ex eo Textu præcipuè (pessimè intel-(lecto) se Deificari cum Deo, & Christificari ' cum Christo, cornicantur.

2°, Sanctorum ista communio est cum Christo, ut Capite. Hæc autem tanta est, ut omnis cum Deo sanctisque ipsis habita communis sit quasi Radix & Fundamentum, cum a extra Christum nemo sit aut acceptus Deo, aut charus intime sanctis confratri-

bus:

Nn

Eph.

Eo-

o ad

ntum

**fæpe** 

e ex

uam

cono

duisse

illius

fin-

emi-

de se

Arti-

em de lè de

potest

aulus.

n quo

a præ-

otest.

50

1 Eph. 1. 6. Joh. Epift. 2. 1. 2. 1 Joh. 5. 1.

3° Cum Spiritu Sancto in eis a habitante sub b cujus proxime auspiciis totum peragunt vitæ præsentis militiam, & plusquam victores siunt.

2 1. Cor. 6. 19. 6 Eph. 3. 16. c Rom. 8. 37.

4° Cum beatis Angelis, qui peccatoris conversione latantur in Calis, quosque salutis hæredibus a Ministros constituit Deus.

a Heb. 1. ult. Pfal. 91. 11' & Pfal 34. 7.

A. Perge ad communionem Sanctorum inter fe, dum hic funt in via ( nam de Cælitibus alias dixisti, Enchir. c. 8.

B. Externa eft.

1º Ratione Eonorum & Facultatum, quas urgente Rerum necessitate cum Fratribus communicari debent, prout illis largitus est Dominus, utque pietas & prudenria Christiana dictabit.

\* Act. 2. 44. 45. Gal. 6. 10. 2 Cor. 8. per totum.

De Fanatica Anabaptist. communitate

vid. Enchirid. Cap. 19.

2º Ratione publici in Ecclesia 2 Cult us divini, ad quem omnes uno corde animoque convenire debènt; præcipuè vero cernitur hæc communio in pio & concordi b sa-

eramentorum usu, omniumque e maxime in sacra Synaxi.

2 Heb. 10.25. 1 Cor. 11. 20. Att. 2.42. b 1.

Cor. 12.13. c 1 Cor. 10.16.

3° Cernitur hæc Communio in omnibus mutuæ a charitatis officiis, ad b mortem usque (si opus suerit) Sanctorum commodo subeundam, inque sociali cum illorum ca Gaudio, Institutibus, atque angustiis, Sympathia.

a Gal. 6. 10. b 1 Joh. 3 16. c Rom. 12. 15.

d Gal. 6.2. 2 Cor. 11.29. Rom. 15.1. 66.

A. Quomodo auteminter Sanctos hac alitur Communio interna ?

B. Per a Verhum & Preces, & Canam Domini, b vitæque Christianæ exemplum, simulque c privata (uti sert occasio) ad omne genus, Pietatem, & Dilectionem præcipuè fraternam, incitamenta.

a Act. 2.42.46. b Heb. 10.24, 25. c 1 Theff.

A. Quid bac nobis suggerit Articuli clau-

(ula?

te

)-

ıe

e-

er

as

las

us

ria

per

te

us

0-

er-

sa-

a-

B. Permulta quidem, eaque momenti gravissimi.

A Dic igitur pracipua.

ro Quandoquidem cum ipso Deo, Patre, Filio, & Spiritu Sancto, communionem miferi peccatores habemus, summo pere nitendum est, ut a gratissimus tanti beneficii Nn 2 sen

sensus, præcórdiis intimis æternum infixus hæreat, nosque eo vitæ b sanctimonia dignos (qua licet) constanter præstemus.

a 1. Col. 1.12, 13. b 1. Pet. 1.15. 16. 1. Fob.

1.6. 2. Cor. 6. 14, 15.

2° Cum Sanctorum quoque inter se sit Communio tum interna, tum externa, a sine quâ communionem cum Deo habere frustra est qui sperat, hinc discimus Homini Christiano antiquius nihil esse oportere, quam ut utramque modis omnibus legitimis colat & conservet. Id autem Fælicius præstando haud suerit, quam si pietatem insucatam cum intensissimo pacis Ecclesiæ studio sectetur 170b. 4. 8. 20. b Heb. 12. 14.2 Cor. 13. 11.

3º Hinc autem colligitur, quam grave fit Hæreseos aut Schismatis crimen, quorum altero evertitur Fundamentum Fidei, altero

· haud parum periclitatur.

A. Cum tam gravia, uti dicis, sunt ista Crimina, operæ precium fore arbitror, si breviter utcunque depingas, & 10 quid sit Hæresis?

B. Haud ita expeditum videtur ex Scripturis definire, quid sit at sensu, qui diutissime obtinuit in Ecclesia, describi sic potest Hæresis est error in Fundamento Fider obstinatus. Tit-3.10.

Nempe non admodum frequens est scripturis aigéons vocabulum quando in vitio ponitur ubi autem occurrit, nullam inde peculiarem descriptionem, utinunc usurpatur haurire licet, nisi exparte, idque ex loco proxime citato, sed de hoc statim susus.

A Quando dicitur Error in Fide?

115

g

6.

īt

ne

ra

i-

m

at

do

m

ur.

ve

m

ro

nt

s?

pi-

ſţ.

1-

pe.

0-

64

1-

B Cum quis circa Doctrinæ a Christianæ substantiam malèsentit, & maxime si contra Fidem in Symbolo Apostolico comprehen-

sam ceu id explicité fiat, ceu implicité.

ca Tota quidem Scriptura cum qualibet , sui parte objectum dicatur Fidei Christianæ materialiter, ut 366 mreus & , & verbum Dei : cita Lamechum fuisse Polygamum, octo tantum personas in Diluvio Noachi servatas. ' & id genus innumera. Quique istis suffici-'enter propositis & revelatis) fidem detrectat; pro Christiano habendus non est, quippe qui non recipit testimonium Dei. Quin & multo in facro codice descripta, vel-, uti Chronologica, Geographica, Genealogica, & his fimilia minus apertè proposita.) à Doctis disputari solent, citra ullam Fidei violata dicam. Eadem est & Rerum adiaphorarum ratio, (cæteris semper paribus) quæ ad Fidei aut Religionis Substantiam natura fua intrinseca non omnino pertinent; proinde qui in his tantum dissenserit, (etsi . fortasse schismatis potest) Hæreseos minime tenebitur. Ea ita que sola in Censum Fidei Christiana, quà talis, & quoad subltan.

· stantiam veniunt, ex quibus ejusdem Fidei · Corpus integrum constituitur, & sine qui-· bus mancum erit & mutilatum.

A Quem vero Errorem vocas in Fundamen-

B Fundamentum Religionis Christianæ (qua talis) unum omnino prædicat Apostolus, viz. Jesum Christum, 1 Cor. 3, 11.

A Quid inde (equitur?

B Hoc scilicet, quod quicunque aut naturam ejus Divinam aut munera Mediatoria, aut Doctrinam Pietatis (quocunque pacto) scientes volentes eversum eunt, in Fundamentalibus Fidei errare censendi sunt qui secus quocunque teneantur errore alio sundamentaliter non errant circa sidem stricte Christianam.

'Mirumest, quos hic in vacuo Theatro triumphos de Nostris agunt nugones Pontificii, ad Fundamentalia scilicet exhibenda nostra, nos semper magno (sed inani) boatu provocantes. Exhibemus in genere, & semper exhibuimus. Multo magis eos deceret Rationibus agere, quam clamoribus, qui si terrorem sorte incutiant imperitis, certe Risum propinant Cordatis. Suum interim ipsorum sundamentum unicum satis ingenuè palam secerunt (non segum Christum sed) Pontiscem Romanum. Lo-

ei i

7-

æ

0-

u.

ut

i-

n-

us

n-

ti-

ro

n-

da

0-

e,

e-

s,

5,

m

ni-

Te-

0-

la-

quatur pro cunctis, ( quanquam nec ipfi pro multis haberi sustinent) Doctor eo-'rum Angelicus, 21 22 qu. I 1. Art. I. ubi 'Catholicos, si accideret, circa aliquos Religionis apices hand optime sentientes, hoc (quæ sua est humanitas ) tegit pallio. quod scilicer Hæreticis annumerandi non · funt quia non haber Electionem(ea nimirum · Hæreleos vocabuli vis est radicalis) contradicentem Ecclesia Doctrina: & mox postquam autem effent auctoritate Ecclesia uni-' versalls determinata, siquis tali ordinationi pertinaciter recusaret, Hæreticus censeretur, quæ quidem authoritas principaliter residet in summo Pontifice. Habeant sibi itaque fundamentum Pontisicii · fummum fuum Pontificem hesternum, fufficit nobis noster, Pontifex ille Maximus, Æternitatis Pater.

A Quando Error ifte pro obstinato est haben-

B Cum ita radices egit, ut non obstantibus Ecclesiæ (potissimum vero Universæ) Conciliaribus Decretis, quin & Monitis Pastoralibus frustra repetitis, aliisque; piis ad sanā mentem conducentibus remediis, sine fructu adhibitis, evelli non possit a Tit. 3. 10. Huc insuper à minore facit locus iste, Mat. 18. 17.

'Hz.

Hæresis, cui Secta Latine respondet, ab electione ( os agrid) nomen habet quod u-'nusquisque sibi eam eligat disciplinam (aut vitæ rationem ) quam putar esse meliorem, 'uti non male Thomas 22 Secunda. qu. 11. Art I. Hinc apud exteros (five Ethnicos) Scriptores rariffime, aut nunquam (ut opinor in vitio positum deprehenditur. Secta Ciceroni idem est quod Ratio & Institutum vitæ, Doctrina, Disciplina Magistri alicujus Philosophi, ut Secta Academicorum, Peripatet: Stoicorum Sectam asperrimam & feverissimam dixit Quintilianus, imo & Se-Ata Christianorum) haud Semel apud Tertullianum reperitur. "Asperto de Philosophorum Sectis ul'urpant Græci, & de Judæorum Tofephus, 27 3 rov xporov solov meis aipi-'W 'Isdaiwr nour, Antiqu. 1. 13. c. 9. quas etiam meis pidomplas vocat l. 18. c. 2. ipfo initio. inter istas autem occurrit Pharisæo-'rum Secta omnium celeberima, quam multis ille præconiis ornat, quamque Paulus ipse diesessirles pronunciavit, Act. 26.5. & quanquam ex ejusdem Apostoli verbis (Att. 24. 14.) viderenter Judæi nomen . simplex per opprobrium contra eum (adeoque totam professionem Christianam) ine toriffe, ubi dicit secundum viam istam quam vocant Hæresin confiteor me Deum patrium colere ab.

U-

aur

m,

I.

os)

pi-

cta

um

jus

ri-

82

Se-

er\_

ho-

20-

ipé.

se-

in-

-09

ul-

ip-

. &

bis

ien

de-

in-

am

CO-

lere

flere &c. prudenter adjectam distimulavir Paulus, ad invidiam scilicer vocabuli runc temporis amoliendam. Judæi enim per Terrullum Hereseos simpliciter, sed adjeeto Nazaraorum (i. e. Christianorum) fligmate reum postularunt. v. 5. verum in · sagris epistolis Vox pejus audit, ita exinde 'non amplius sit mediæ, sed pessimæ, in Ec-'clesia significationis: oportet esse Hæreses. inquit Paulus 1. Cor. 11. 19. (de iis in sensu 'sequiori verba faciens) quas etiam in Nigro isto operum Carnis posuit Gal. 5. 20. Hebrai D'y Hæreticos vocant; non ex Mane, five Manete, quanquam Gloffactorem in Talmud Hierotol. citat Cl. Buxtorfius papellantem, qui credunt duos esse Deos (ista autem notissima Manichæorum Harefis) sed ex Hebræo no Spe-' cies, quod scilicet Haresis sit electa quadam vite heligionis, aut instituti species, ab a-'liis ipso nomine separata. Secta autem ista 'inquit Euxtorfius, procul dubio fuit Bajetho-Saorum, (à quodam Bajethoso) & Sadduca. orum, five Karræorum, (illi à Sadoc j Hi quod mareg magg. Sore's Pharifæorum respuerent, & Soli Scripturæ vel utalii, Pentateucho adharerent, nomen traxere) Sadduçãos 'autem Mane multo antiquiores fuisse conflat. Quin סוקוסא Epicurus, vel Fpicuraus apud 00

apud Rabbinos Hæreticum notat, quo Secam impurissimam designant, & in Specie nomen utrumque Christianis, prosummo in eos odio accommodant. Sed de vocabulo saris, vereor ne nimium. Reipsa, dissicilis est (uti diximus) Hæreseos à schismate ex Scripturis distinctio, quæ tamen usu Ecclesiastico satis internoscuntur.

## A. Jam oftende quid schisma sit?

B. Schisma est peccatum, quo quis (utcunque circa Fidem Orthodexus,) aperte & sponte sui, pacem atque unitatem impetit Ecclesiæ. 1. Cor. 12. à comm. 13. ad 28.

'Schisma Divisionem sonat, & opponitur Unitati, sicut Hæresis Fidei. Unitas autem Christianorum vel est cum Capite Christo, vel cum Socialibus Membris ejussem Corporis. Illam per Fidem; proprie habent, hanc per Charitatem, utramque per Spiritum illum vitalem Christi, ut Causam proxime esticientem. Hinc itaque duplicem opponi divisionem manises alteram Schismatis, contra Charitatem, uti satis explicuit Thomas, 2º Secundæ.

A. Quotuplex est schifma?

B. Doplex, inchoatum, & completum; illud est hominis inquieti, sed in externa Ecclesia Communione adhuc manentis, hoc autem eam a aperte deserentis.

A Cum nova hac videatur distinctio, uberi-

us explicatam velim.

Se-

pe.

m-

vo-

fa ,

hisnen

at-

erte

etic

ni-

ni-

Cabris

ro-

mut

ica-

fe-

ėms

m,

dæ.

B.

## B Et Ratione fulcitur, & Scripturis.

A. Quomodo Ratione, Schismaticos scilicet posse dici, qui nondum se separarunt ab Ecclesia?

B Quoniam qui sponte & sine causa graves in Ecclesia turbas cient, 7 nitatis Ecclesia, eo ipso, quantum in se est, scissuram faciunt, etsi non discessionem; quemadmodum in Rep. Seditiosi, qui nondum in appertam prorupere rebellionem.

A Quomodo autem ex Scripturis hoc evinci-

B. Id clare docet Apostolus 1. Corin.

11. 18. verba hæc sunt, συνες χουδρων υμών το τη εκκλυσία άκου χίσματα το υμίνι απέρχειν. Ibi schismata habemus inter eos, qui tamen in eadem Ecclesia (sive cætu Fidelium) convenerunt: imo, quod urget fortius,) ad ejusdem sacra Cana consortium, uti constat

stat ex v. 20. &c. Ita quoque usurpatur vocabulum, etsi in re paulo magis aliena, Joh. 7. 43. & c. 9. 16. c. 10.

B. Ad Schisma itaque Completum requiritur actualis & nulla cogente necessitateab Ec-

clesia discessio.

B. Sic, quales ea fuit illornm qui se separarunt, Juda 19. qui exierunt ab Ecclesia non fugati scilicer sed fugitivi) 1. Joh. 2. 19.

A In quo autem cernitur hoc Scif-

1° In obedientiæ Pastoribus debitæ aperta renunciatione, Joh. Epist. 3.
9:

pertinentium Officiorum, aperto contemptu & fastidio, ubi nihil saltem obversatur, quod Communionem impedire debeat:

Præcipue vero si in sacra Synaxi, cui Communionis nomen tribuit Apostolus.
Communionis respuatur a Heb. 10. 25 b 1. Cor. 10. 16.

· Certe non de nihilo Scriptum est quo

patur

nagis

10.

urri-

.Ec-

ui fe

Ec-

Scif-

debi-

Pa 3.

oque

mp.

tur

eat :

olus

b I

luod

Λ-

Apostoli (quanquam inbente Ghristo) perstabant simul eodem cætu congregati,quodque haud aliter illapsus est eis spiritus ille Promissionis Att. 2. quod toties Monstrum sillud separationis fugere hortentur Chrifianos, eoque fine tam multa ad tempus. tolerarunt cum Religione ex amussim mi-'nime congruentia, quod neminemà catibus Ecclesiasticis, sive ob Personarum · corruptelas, etsi quandoque b graves, sive 6 ob malum institionum Christi cadminstrationem abstinere inbeant, quin singulos potius ad unum Cor, unam Mentem, Linguam denique unam extimulant. a Att. 15. 29 . Pom. c. 14. 0 15. b 1. Cor. 3 3. 6 c. 15. 12. c. 1Cor. 11. 18. ad 23.

A. In quo 3º cernitur Schisma?

B. In eo potissimum, aubi quis non se modo ab Ecclesia separaverit, sed alios quoque post se Discipulos & Proselyros un decunque collectos trahat.

3 At. 20. 30. 2. Tim. 3. 6, Rom. 16, 17. 18. Joh. Epift. 3. 10.

A Quiditaque censendum est de separatione Ecclesia Anglicana à Romana, nonne ista erat Schismatica?

B Si Schismaticus sit, qui causam de-

dit, fatendum est Schismaticam suisse, sed ex parte Romanensum, non Ecclesia Anglicana, quam illi sugarunt, nec illa aliter sugisser. Idem quoque quoad substantiam de cæteris Ecclesiis Resormatis dici nihil impedit quanquam illis plerisque multum issius desuit Decore, Ordinis & Authoritatis, qua res apud nos agebatur.

A. An ullos vero compulit Ecclesia Romana ad secessionem ab ea faciendam? nonne contra potius (ut matrem decuit) suos perpetud liberos monuit in Unitate Ecclesia permanere, & abeuntes modis omnibus etiam severissimis, ut Magistram decuit, revocare studuit.

B. Non verbo quidem aut Decreto aliquo Reformatos abire. & suas sibi res habere justit, sed communionis suas leges movaliter impossibiles (turpes volo & impias) ferendo, ipsam quoque communionem impossibilem secit, nec sine peccaro, data Discedendi occasione exercendam.

A. Quas impias communionis leges obje-

B. Ut nempe Pontificis Romani se quilibet mancipia agnoscerent, ejus unius nutum (maxime in Cathedra sommantis) pro pro Oraculo haberent, Idololatriis & Superstitionibus innumeris, si non mana, saltem praxi subscriberent. Has & hujusmodi Communionis leges minime ferendas (saltem ubi elabendivia se obtulit legitima) pieras Christiana sacile dictabit.

A. At fortasse (Sororum Meretricum more,) quo à se Schismatis infamiam depellat.

prior objicit.

e

a

a

05

a-

0-

;)

n-

tâ

e-

i-

us

()

ro

B. Verissime, nullibi enim magis quam Romæ (à multis retro seculis ) regnavat Schisma, quæ scilicer (ut taceamus domesticorum Caralogum bene longum ab omnibus discessit Ecclesiis antiquis (Apostolicis & aliis ) Caput Universæ Ecclesiæ fuum obrrudendo Pontificem, Articulos Fidei , Priscis saltem incognitos, si non Hereticos, cudendo ( quorum utrumque Schifmain se formaliter includere manifestum est ) & Communionem suam, nisi istis legibus suis, denegandos non solum ipsa est schismatica, sed omnium in Orbe Christiano Schismatum (quæ ad se habito respectu ista vocat ) Parens una fæcundissima, acque alma Nutrix.

De Ecclesiæ Rom. Schismate videsis eruditum tramhellum Archiep. tractatu singulari. Vsserium The main Concione in

Eph. 4. 13. Morton. Apol. Cathol. 1. 2. c. 5. 6. & fusius, Magnæ Imposturæ, c. 15. Chillingworthum acutissimum, Part. 1. c. 5. aliosque passim.

A. Dic breviter mala Schismatis.

B. Pessimum esse Crimen indicio esse potest quod nullum Apostolis diligentius depinxerunt, à nullo Fideles magis absterreant, ut cui indulgentes.

1º Pro carnalibus habendi, 1. Cor. 3.3.

Fudæ. 19.

2° Christi sanctissimo Corpori vulnus impingunt & quantum in se est Vnitatem ab-

rumpunt. 1. Cor. 1.13.

3°, Evangelium Sannis Improborum & Infidelium exponunt, Jac. 2. 7. collat. cum v. 2. 5. Hoc enim est ambulare ut Homines, non ut Communionem habentes cum Deo & Sanctis ejus.

4°, Nec mirum ex Schismate periculum creatur Reip. uti dicat experien-

tia.

5°, Dulcedinem Religionis quæ ex membrorum communione per Charitatem oritur aut tollit, aut corrumpit: Cum enim in vita communi nihil sit infucata Amicitia jucundius, nulla Amicitia jucundior Christiana, vita utique Schismate venenata vitalis esse vix potest.

6º Haud

60. Haud impunè crimen suum feret Schismaticus, a Ecclesiæ censuris expositus. & iræ Dei.

2 Rom. 16.17. 2 Thef. 3. 6. (a minore) Apoc. 2. 20.

· Huc ducit Schisma, ets (quod sperare 'jubet Charitas) ex intentione sese separantium haud rard per accidens. Absit enim ut tor mala multo gravissima quasi Scopum fibi omnes præfigere statuamus. Difcrimen ponendum monuir Apostolus, Juda 422. qui per totam omnino Epistolam ad hoc ipfum argumentum collimat, etfi rebus 'à mero Schismate alienis interspersum. Monendi tamen & rogandi sunt omnes in visceribus Christi quicunque eum ex animo diligunt, ut posthabitis quibuscunque aut præjudiciis, aut privatis suis affectibus & commodis, viam pacis discant & sectentur. · adeoque Communionem Sanctorum omni · studio promoveant.

Pp

Art.

aud

24

55

5:

ffe

us

r-

39

m-

b-

38

um

ess

eo

eri-

en-

mtur vi-

juirivi-

## Art. 10. Remissionem Peccatorum.

De Peccato, ejissque Remssione per Christum, egimus in Enchir. c. 6, 7. &c.

A. Cujus est remittere peccata ?

B. Ambigua phrasis est, proinde cautius distinguenda. In peccaro siquidem duo specari possum, 10. Culpa, 20. Pœna; utri-usque respectu dicitur Remissio. Pœna autem vel est ex parte Dei, quæ eum proximè respicit ut sudicem; atque hæc iterum vel est temporaria, & externa, vel Spiritualis, & aterna: ex parte Hominis Remissio vel est publica, à Superiore, sive Politico, sive Ecclesiastico indulta; vel privata à quosibet homine singulari, cui sacta est injursa.

A. Ex hoc distinctionum apparatu quid mo-

liris?

B. Rem verbis involutam enucleatius proponere: Deus enim & Homo (ceu publici, ceu privati ordinis) dicuntur utrique in Scripturis remittere peccata, at sensu multum diverso, qui sine distinctionibus explicari commode vix potest.

A. Aggredere, &, si voles, incipias à Deo;

nonne Ipse solus remittit peccata?

B. Solus

B. Solus indubie, vi propria, originali, &

autocratorica, remittit

ri-

ius

pe-

ri-

au.

mè

eft

ter-

bub-

efi-

mi-

mo-

tiùs

oub-

que

nul-

pli-

Deo ;

olus

1º. Culpam, sive annexum reatum: cum enim culpa sir macula interna cordis, nulla ei eluendæ Creatura sufficit, (Cor enim novum est a donum Dei, & Christi b sanguinis essectum) cum insuper omne peccatum sit contra Legem unius Dei, (propriè saltem & primariò) necesse est ut ad Forum quoq; divinum ejus remissio propriè dicta pertineat.

a Ezek. 36, 26. b Heb. 9. 22. 26.

20. Solus Deus remitrit pænam in Lege Divina præscriptam, nam ejus unius est tollere, cujus est imponere. Nemo certè Hominum hanc sibi potestatem arrogat, ut ab angoribus Conscientiæ, ab ærumnis hujus vitæ, à morbis, aut morte quenquam immunem esse jubeat.

A. Qualis autem est Remissio peccatorum

Humana in genere.

B. Ea non formaliter & directé extenditur ad actus interiores, quos ut cognoscere non potest, ita neque punire aut remittere, indirecté tamen & reflexé, quatenus scilicet actus illi interni se produnt externis, ab Homine suo modo puniri possunt aut remitti. Vid. Suares. de Leg. c. 4 c. 12.

A. Explicetur quod dicis aliqua instantia.

B. Furtum lege prohibetur humanâ (æquè Pp 2 ac fi quis abstineat, etsi voluntas peccatum admittendi haud desit, Lege ista minimè tene. tur; sin pravam se voluntas actu externo prodiderit, punitur actus iste directè, & voluntas unde manavit, indirectè: & negativè similiter, si condonatur Actus, eadem sit indirectè gratia voluntati, ut Causa.

A. An verò forum politicum culpam remittit,

vel solummodo pænam, & qualiter?

B. Hæc duo parum aut nihil distare videntur in isto Foro. Sufficit itaque quod magistratus pænam omnem possit remittere sive in Legibus a purè pænalibus, (siquæ tales sint) sive non, ad quam Lex ejus obligat, qui tamen cum pæna legi Divinæ ex eodem delicto debita nihil commune habet.

a De Legibus pure pœnalibus, An, & quales fints vid. Suares de leg. c. 4. 5. 6.

A. Perge nunc ad potestatem Ecclesiasticam, Pastoribus scil. Ecclesia datam. Joh. 20. 23. collat. cum Mat. 16. 19.

B. Potestatem Clavium intelligis, sive higandi, & solvendi, (ut S. Mathæus) remittendi & retinendi peccata, uti Johannes; quæ omnia eodem respicium.

A. Qualis autem est ista Ecclesia potestas

remittendi peccata?

B. Est potestas tantum ministerialis à Chri-

sto delegata, cum a Authoritate tamen sub eo exercenda.

2 2 Cor. 10. 8. Tit. 2. 15.

quo

ad-

ne.

erno

vo-

tivè

fit

ttit,

vi-

uad

tere

quæ

bli-

ex

bet.

8

am,

23.

ti-

ndi

nia

tas

ri-

fto

A. In quo autem exercetur ista potestas?

B. 1°. Magis generaliter in Ivangelii prædicatione a authoratitiva, qua Regnum Dei credentibus aperitur, incredulis occluditur, & Verbum his odor mortis, vitæ illis. 2 Cor. 2. 16. a Joh. 20. 21, 22, 23.

2°. Specialiùs, Remissio ista pænarum Ecclesiasticarum relaxatione, vel totali condonatione Pœnitentibus indulta cernitur. 2 Cor. 2. 6. 8. De hac suse Hammendus noster à uara elms, Tractatu eruditissimo De Potessate Clavium, c. 4. per totum sere.

30. In Absolutione peccatori Confesso & Respissenti (quantum rationabiliter judicari poterit) à Sacerdote sive Ministro occasionaliter declarata, pronuntiata, & particularius applicata, idque cum authoritate, nulli Laico, aut inferioris subsellii Clerico permissa. Jac. 5. 14, 15. 2016/101/21 2016.

A. Quò autem spectat ista Absolutio autho-

B. Plurimum certe valet ad consolandas sub peccati onere laborantium conscientias, qui si vere resipiscant, æque rata erit in cœlis Sacerdotalis absolutio, ac si Christum ipsum audirent pronuntiantem. Bono sis animo, remittuntur tibi peccata tua.

A. Quid verò si Privatus aliquis iis dem quoqi Confessionis & Pænitentiæ legibus consimiliter absolveret?

B, Faceret nimirum quod sui muneris non est, cuique Deus talem nullam promisit bene-

dictionem.

A. An ad Absolutionem Ministerialem requiritur Confessio (quam vocant) Auricularis illa, quâ singula insusurrantur in aurem Sacerdotis peccata graviora sum suis quoque ad unam omnibus circumstantiis, quantum quidem confessuro (scrupulosissime vitam excutienti) succurrunt?

B. Id plane jugum grave, quod peccatoribus nullibi imposuit Deus; ubi eriam sæpissime tales audiendæ sunt Confessiones, quas nullarum aurium (nisi talium) feret modestia. Quin illis clavem esse furtivam constat, quà secretiora Principum, & Rerum pub. scrinia recludant, adeóque omnes mancipia sibi devotissima habeant.

A. An ergo nullius est usus privata in Au-

rem Sacerdotis Confessio?

B. Imo permagni esse potest, si libera, idque sauciata postulet Conscientia, non tantum Articulo Mortis, sed alio quocunq; tempore secundum prudentiæ Christianæ dictamen: & dolendum sane tam dulce Animi peccato lancinati levamen, tam salutare remedium usque adeò nunc dierum neglectui habitum.

A. Quo

A. Quo demum sensu dicantur privati remittere fratribus delicta?

B. De eo in Expositione Precationis Dominica suo loco dicetur.

A. Ex Divina Peccatorum Remissione quid discimus ?

B. 1°. Remittenti Deo deberi nos, no-

straque omnia. 1 Cor. 6. 19.

1093

ter

on

ne\_

wi-

lla,

otis

m-

uro

5

ca-

am

les,

am um nes

Au-

non nq; inæ iniare glefis applicati Verbo, Precibus, Jejunis, de Corde vigilantia, adeóque piis quibuscunque mediis augere indies & amplificare studeamus. 2 Pet. 1. à 5. 2d 12.

3°. Ne duri simus in peccantes contra nos Fratres. Mat. 18. 32, 33. Eph. 4. 32.

Art.

# Art. 11. Resurrectionem Corporis.

De hoc Articulo vid. Enchirid. c. 24.

- A. Cùm Carnis Resurrectionem non modo riserunt Ethnici, & Hæretici aliquot vetustiores (etiam Apostolorum tempore,) quin & circa eam valde lascivierint (pudet dicere) recentiorum quorundam, qui tamen se Christianos appellitant, ingeniola; estne talis Corporum Resurrectio in se impossibilis?
- B. Nequaquam, quia etsi non potest fieri viribus Naturæ, potest tamen virtute Omnipotentis Dei: Heb. 11. 19. Imò & hoc suturum tota clamat Scriptura.
- A. Sed nonnullis (que illorum est sapientia) contradictionem sapit, idem numero Corpus resurgere verum.
- B. 1°. Si contradictio tali subsit Resurrectioni, multò magis Creationi ex nihilo, quam tamen Adversarii non ita in dubium hactenus vocarunt.

A. Oft ende vim Confequentie.

B. Scilicer minus est, ex aliquo aliquid facere, ex eadem materia per mortem disjecta & dissoluta) rursus quoad omnia eandem, quam ex nihilo omnia. Si hic itaq; nulla sit Contradictio, nedum illic.

A. Existimas itaque integram manere sem-

per Corporis materiam ?

lo

0.

ca

0-

te &

a)

us

r-0,

m

1-

B. Plane quoad ipsam substantiam, licet multis mutationibus accidentalibus obno-Neque enim ulla est annihilatio, nisi per eandem virtutem qua facta est Creatio. Si itaque probetur nullam fieri Corporis mortui quoad substantiam annihilationem, nihil habet absurdi, partes quoque dissiparas iterum coire poste in eundem plane statum, situm, ordinems atque figuram, non magis quam Hominem in extremis mundi partibns agentem, rutfus ( & hoc modo naturali) convenire cum Amico Londini habitante. Quin & data annihilatione. nihil impedit quo minus de novo saltem creetur, cum quod factum est de nihilo, fieri iterum posse perspicuum sit. Ab adu enim ad potentiam nunquam fallit argumentum.

A. Sed ponamus Corpus mortuum à Bestiis integrum devorari, consequenter autem in illa-rum substantiam facessere, num possit esse utrisq s'idem numero corpus?

Qq

B. Hoc

B. Hoc quidem magna animi sidentia; & triumphi plena ante victoriam, à Ratiunculatoribus nostris (parce Lector vocabulo) urgetur, sed quam ridicule parum attendunt.

A. Id velim patefacias.

B. 1°. Etenim: animadvertere minime videntur, nihil opus esse ut ad Bestias eatur, magis quam ad Terram ipsam, cujus in visceribus servanda deponuntur Cadavera, quoniam & ipsa a semper samelica satis devorat, inque sui substantiam convertit; idque ex decreto Divino, Pulvis es, Sin pulverem reverteris. \* Frov. 30. 16.

2°. Non sunt Bestiarum Corpora resurrectura (quod & ipsi concedunt) proinde à Corporum numericationis distractione

nihil metuendum.

20. Qualescunque aut ubicunque fuerint partes ista ita devorata, easdem semper manere Contendimus, proinde de novo admabiles.

A. Quid verò si devorata sint Corpora ab Hominibus istis carnivoris, ques Cannibales appellant, quemode suum utrique reddetur Corpus in Resurrectione?

B. Facilis est, & ab antedictis præcipue,

solutio: ad quam

Præmittatur, idem numero Corpus

non ex eadem mole partium pendere, sic enim idem numero non esset Petri Infantis & Adulti, sani & morbo tabesacti; quod valde absurdum soret. Dato itaque partes aliquas esse non devoratas modò, sed in nihilum redactas, eadem potest esse Corpotis numericatio.

perpauculum esse quod assimilatur Corpori devorantis, hinc itaque nihil periculi est, ut devorantis & devorati idem dicatur

Corpus.

as

11-

ca-

um

me

ea-

jus

ve-

atis

it;

3 in

ur-

nde

one

rint

per

ad-

ab

ales

01-

oue,

pus

non

3°. Hinc satis constabit, quod sicut vorax iste Cannibal, quantum unque edat aut bibat, suo tamen vivit cum Corpore, suo moritur, in eóque olim surrecturus est, (quanvis ipso quoque ab aliis devorando) ita in reliquis tenere necessum est, cum nulla sit in rerum natura annibilatio, nulla deperditio materia: unde super toto facilis est Conclusio, ejus dem numero Corporis Resurrectionem non esse impossibilem, quod probandum ratione susceptimus, & de sacto su-turam Scripturis edocti sirmiter credimus,

A. Quis bujus Articuli ad praxis ufus ?

B. 10. Ne ex divortio Corporis Animæq; brevi suturo nimium percellamur, quin potius ad secundi, multoque beazioris connubii spem erigantur animi, scientes quod

Qq2 Hos

Hoc corruptibile (ad speciem in nihilum redigendum) induer incorruptibilitatem, Hoc mortale immortalitatem.

20. Ne de mortuis nimium contristemur amicis, quasi resurrectionis suturæ spem non

habentes. I Theff. 4. 13, 14.

3°. Hinc (fidelium saltem) corporibus mortuis honesta debetur sepultura, idque non tantum ob debitam a virtutibus memoriam, sed in spem gloriosæ resurrectionis, quibus non convenir sepultura illa Asini, Jer. 22. 19. 2 Act. 8. 2.

4°. Hinc etiam monemur, Corpora nostra, non modò viva, uti Templa Spiritus Sancti, ab omni peccati immunditie illibata servare, sed ut quæ mortua, Gloriæ palatia

aliquando funt futura. Phil. 3. 21.

Art.

#### Art. 12. Et Vitam Æternam.

A. Quia intelligit Articulus per vitam ater-

B. Non modò duratione perpetuam a (qualis etiam erit Impiorum, sed) supra quam aut b dici, aut cogitari possit, gloriosam; unde Reproborum status ille miserrimus post mortem nunquam neque vita, nedum aterna, nomine in Scripturis describitur, at c mortis sape.

2 Mat. 25. ult. b 1 Cor. 2. 9. 2 Cor. 4. 17. c vid.

Apoc. 2. 11. 6 21. 8.

re-

nur

bus

lue

mo-

nis,

er.

10-

tûs

ata

tia

rt.

A. Hint tamen argutantur nonnulli Impios à morte statim annihilari, & loca S. Scripturæ omnia, quæ Illorum perditionem & ruinam

notant, subtiles huc trahunt.

B. Hoc isti nimirum velint magis quam credunt, scelerum suorum incantamentis sascinati, sed rebelles hosce contra Lucem in ordinem facilè lux ipsa coget; Lux inquam illa Verbi, a Vermem immortalem, ignémque inextinguibilem disertè toties pronuntiantis, imò quinquies eodem capite, idq; totidem contiguis serè versibus; & peracto Judicio, pœnas manere Impios æternas docet (uti suprà) Mat. 25.46. a Mar. 9. à. v. 43. ad 49. A. Pæ.

A. Panarum sanè \* aternitas hinc certò concluditur; hanc verò non respectu ejus dem Individui, sed specificam tantum diversorum perpetua sibi serie (prioribus annihilatis) succenturiatorum singularium vult Author quidam famosissimus, in quo etiam Panarum statu nihilo deteriorem singit illorum Conditionem, quam in qua reliquit Adamus, matrimonia scilictt contrahentiam, prolem gignentium, Sc. Levisth.

6. 44 fol. 345, 346. Quid ad hoc Hominis dicendum?

B. Hanc scilicet illius Theologiam (cujus & ipse primus Fundator extitit) Belluam
istam referre coronatam (semivirumque, semi-piscemque) quam in Frontispicio Libri
depingendam curavit, & Regnum Tenebrarum, de quo ibi delirat, maxime promovere; saltem ei parum debent Maritati, qui
vitam Conjugalem Gehenne tormentis accensuit.

A. Nullà alià refutatione dignum censes ?

B. Planè nullà, quicquid bellis suis Discipulis videatur: name eadem prorsus conditione uti (quidni gaudere dicam?) vult Impios post mortem, qua nunc abutuntur in Terris vivi, edentes, bibentes, & convivia proculdubio cum choreis agitantes, matri-

200

<sup>\*</sup> Vid. optime memorie Hammond. traft, singulari, De eternis Gebenne cruciatibus.

monio copulatos, gignundæque proli intentos, atque hæc omnia inter summos Inferni cruciatus; quod quam non modo Atheum, sed ridiculum sit,

nec istam sanè circa Impios in orco suo Ethnicorum ullus (etiam dementissimus) insamam unquam infanivit.

A. Eo itaque Gehennæ suæ ludieræ relicto

qualis est piorum aternitas ?

tà

n-

er-

n-

am

ilo

in

12-

th.

di-

cu-

am

fe-

bri

ra-

10-

qui

ac.

. 5

Di-

on-

vulc

itur

ivia

tri-

00 e-

onio

B. Sanctissima, & sine omni peccati macula, a disjectis ignorantiæ tenebris, cum suce mira & serenitate intellectus; à cmolestiis omnibus, ærumnis, & periculis procul posita, cum plenitudine gaudii in visione illa beatissica, & voluptatum, quarum nulla erit aut d senectus aut satietas in secula seculorum.

a Eph. 5. 27. b 1 Cor. 13.12. c Apoc. 21. 4. a Plal. 16.11.

A. Ubi autem vita hæc æterna transigetur?

B. Non in Terris (uti somniat nugator modò citatus, Leviath, c. 38.) quippe quæ cum Elementis, adeóque cœlis naturalibus, diluvio illo igneo absorptæ, & absumptæ evanescent, 2 Pet. 3. 10. sed in Cœlo Cælorum a apud Christum, in illo nimirum domicilio, non manu facto, æterno in cœlis, uti Apostolus 2 Cer. 5. 1. a Joh. 14. 2. 3.

A. Quid

A. Quid ex hoc Articulo practice colligend

B. 10. Vitæ hujus momentaneæ sordescere debere omnia præ illius æternæ gloriosissimå bearitudine, qua dignæ non sunt aut perpessiones, aut commoda præsentis seculi. 2 Cor. 4. 17, 18.

nobis prestituto, nullis viarum asperis, aut difficultatibus a animo concidentes: utque ubi laborum merces, ibi sit b conversatio.

\* 2 Cor. 4. 16. Gc. Heb. 10. 35. Gc. Apoc. 2.

#### AMEN.

24 OC 62

A. Quid hic significat Amen?

B. Non videtur Optantis esse, sed potius assensu maxime compendiario totam Symboli sidem claudentis & Comprobantis, quasi diceretur, Hac omnia sirmiter Credo.

PRE.

# PRECATIONIS DOMINICÆ

11

leoint

uli.

næ fu

ue

. 2.

iùs

m-

E.

BREVIS EXPOSITIO.

A. CUM Agenda omnia Decilogus, Credenda Symbolum Apostolorum summarie complectitur, nullamnne sibi talem Apothecam Petenda obtinent?

B. Maxime, in Precatione scilicet Domi-

A. Priùs verò qu'am istam in specie excutiamus, nôsse oportebit quid sit Precatio (uti ad Deum refertur) in genere.

B. Precatio talis Christiana est Invocatio a Religiosa veri Dei, qua aut bonum aliquod ab eo petimus, aut malum deprecamur.

a Rom. 10. 14. Pfal. 50. 15.

A. Cum Invocationem dicis Religiosam, vis puto partem ese Cultus Divini.

B. Videlicet, eamque præstantissimam, R r quippe quippe qua Deus se a delectari moner, b quæ reliquo ejus cultui, atque adeo toti Christiano martipara e benedictionem è Cœlo devocat, quæ d jugiter exercenda, & constantissimà Sanctorum praxi cum mirabili ejus apud e Deum virture, passim commendatur: imò hinc universum quoque Dei cultum s synecdochicè interdum designat.

e Prov. 15.8. Cant. 2. 14. b Pfal. 19. 14. Mar. 14. 22. c Vide Solomonis orationem in Templi Encaniis habitam, I Reg. 8. I Tim. 4.5. d 1 Thef. 5. 17. c fac. 5. 16, 17, 18. f Pfal. 53. 4. 6. 72. 6.

A. Quot funt species Precationis ?

B. Quatuor vulgo recensentur ex 1 Tim. 2. 1. viz. Deprecatio malis [ Nass ] Petitio boni, Intercessio pro aliis, & Gratiarum Adio. Hæc autem novissima Precatio propriè quidem non est, essi eam a comitari semper debeat, nec sine illa butilis esset Precatio propriè dicta.

a Phil. 4. 6. b Hof. 2. 8. Rom. 1. 21. 24.

A. Quem fructum rite instituta adfert Pre-

B. Quod petiir Boni. Mat. 7.7. Pfal. \$07. 13. 19. 28.

A. An ergo piè Deum Invocantibus semper datur quod petunt?

B. Dasur

B. Datur quidem suo a tempore, idque b in specie, si Deus eis expedire viderit (qui videt omnia) & cum exceptione, ur loquuntur, c Crucis. Si non expediat, non dando datur, & ex d Gratia Divina, quod deest, cumulate pensabitur.

a Hab. 2. 3. Pfal. 7. 34, 35. b 2 Reg. 19. 20. 1 Reg. 3- 11, 12. 6c. c Mar. 10. 30. collat. cum

Joh. 16. 33. d 2 Cor. 12.8,9.

oti

è

n-

axi

e,

m

am

lar.

pli

bef.

0

m.

tio

m

tio

ari

re-

re-

al.

ber

ur

A. Sed multo conjequentur bono etiam que non invocant Deum, aut secus quam oportet, uti Insideles & Prosani.

B. Totus id a mundus clamat; sed bona quæ dieis non sunt hujusmodi Hominibus bad Salutem profectura, quanquam eò vel recalcitrantes c exstimulant, & ingratos omni prorsus d exeusatione vacuos realinquunt.

2 All. 14.17 Pfal. 33.5. Pfal. 33. 5. 6 Pf.

17.14. c Rom. 2.4. d Rom. 1. 20.

A. Qualis itaque oratio esse debet, ut sit accepta Deo?

B. Talis ut neque a malum petar, neque

bonum b male.

a Mat. 7. 11. 6 Fac. 4. 3.

A. Quid experte mode requiritor, at Oneto

B. I. Distincta fatis rei petita scientia; qua carucre Filii Zebedei, Mar. 10. 381000 -Rr 2 pelque nesque qui preces in lingua sibi ignota de-

blaterant. 1 Cor. 14.9. 16.

2. Fidei in Verbo Dei fundata. Mat. 21, 22. Jac. 1.6. Hinc humi corruunt Preces ad Sanctos Cœlites institutæ, quæ verbo nullo, aut promissione divina nituntur (ipsis quidem fatentibus sæpe Adversariis.)

3. Ut fiat unius Christi Mediaroris nomine, Joh. 14. 14. Facessant ergo preces quæ Sanctorum nomine, intercessionibus, & me-

ritis ad ad Deum diriguntur.

41 Ut cum summa fiat a sinceritate, animi

demissione, & b reverentia Dei.

a Pj. 78.35,37. b Gen.8.27.&c. 32.10. Apoc. 4.10. Hinc illorum excluditur arrogantia, qui mappino las Christianæ velo quidvis ferè quod in buccam venerit coram Deo temerè profundunt, haud satis memores, Deum in Cælis

effe, in Terris ip os. Ecclef. 5. 2.

5. Ut a Vivida, efficax, & carbone ex altari accensa sit, non somnolenta, non b labialis, & Dicis tantum causa, ab aliud agentibus recitata; quales maximè conspiciuntur in Papatu, ubi βαπολοχών, tot scilicet Pater\_nossros, Ave-Marias, & id genus preculas (minime intellectas) tacite secum demurmurare, pro cultu Dei habetur.

a Fac. 5.16. Pfal. 62.8. b If. 29.13.

Ultimo, ut indefessa sit, & labascere ne-

scia. Luc. 18. 1. Job. 27. 10.

de-

I,

ces

ul-

osis

ni-

uæ

e-

imi

10.

jui

od

o-

al-

us

in

0-

as

1-

12

A. Quatuplex est Precatio respectu precan-

B. Duplex, Privata (in Conclavi,) Publica (in Ecclesia.)

A. Ex istis, quanam est acception Deo?

B. Comparationes ejusmodi non sunt temere, & sine gravi cautelà adhibendæ. Interim Publicis Fidelium conventibus (ubi res fert) permagnæ & a peculiares siunt promissiones, luculenta exhibentur in Scripturis selogia, summoque in eos cassetu, & desiderio sanctos exardescere palam est.

a Mat. 18.20. Is. 4. 5. b Pfal. 7. 7. c Pfal. 84.

ad v. 5. & 122. 1,2.

A. Quid existimandum est de statis Precum Formulis, sive Privatis, sive Publicis?

B. Privatas minime saltem in se damnandas exemplo suo Christus ipse docuit; eadem, idque quoad terminos, Precatione ter repetità. Mat. 26. 44. Mar. 14.39. Privatim tamen cum Deo agentibus si qua pollent sacultate sine formula idonea Orandi (idautem ipsi viderint) liberum relinqui nil vetat, si non ad profestum pietatis, certe ad majorem, ut sit, rei convenientiam, còm pie possint intra privatos parietes essundi desideria, qua in publicum exire minus fortasse expediret; nec possit Formula, nisi in immensum excrescat,

crefcat, multigenis piorum necessitatibus, Deo interdum particulatim offerendis commode prospicere.

A. Perge ad Preces publicas.

B. Eas quidem concepta verborum Formula adornandas, non permisse modò, sed pracipiffe videtur Christus, Mat. 6. Luc. 11.

De hoc autem pleniùs in sequentibus.

Adde Ecclesiæ Judaicæ praxin aperte fuffragantem, cui Liturgia (non divinissima tantum, sed & multo instructissimæ) vicem præstitit Liber Pfalmorum, ut ex Titulis, & Doctorum Commentariis abunde constat. e Videsis speciatim Ffal. 88. 92. & 106, quò etiam qui nuot, Pracentori inscribuntur, caperte respiciunt. Confer 2 Chron. 16.7.& 2 Chron. 20. 21. Quinetiam in Precatione Dominica varia Christo placuit à Synagoga

formulis mutuari Testes vid. Drusium, Cap. S pellum, Grotium, Hammondum, Lightfootum,

aliósque passim Doctos in Mat. 6.

Quod autem ad Ecclesias Transmarinas b attinet. de Gallicis & Belgicis res notior est, e quam ut in dubium veniat, cum publicæ (in fuis utraque linguis) extent illarum Liturgiæ. Quinetiam quæ rigidissimæ habentur Eccleste uruncur Formula, diebus saltem s Profestis; imò & Dominicis inde ordiri so lent. Hoc autem de suis quique Ecclesis Fide

Fide fua confirmarunt mihi Poloni, Pruffis Hungaris alique Oxonie Scudiorum gratik commorantes. De Ecclesiis autem Lutheranis nemo dubitabit. Sed de istis vide quæ femplit Eruditus Durellus, libro fingulari, , haud ita pridem ediro. Constare quidem viderar mihi . nullam omnino Ecclesiam Reformatam usque adeò in Formulas Preerte candi exardescere, ac nostri solent Brunistas ima . & alii (Presbyteranos enim moderatiùs cem egisse ex suo liquet DIR ECTOR IO, sive Os, &
randi Formula, ad quam ersi totidem terstat.
minis neminem adstringat, nemini tamen
quò interdicuat, imò ut uterentur nonnulli, rur, cracite hortantur.)

7. & A. Quersum ex Prascripto in sacris Conven-

ione tibus or andum?

135

om-

or-

fed

I.

Fide

goga B. 1. Quò fignantius testemur unitatem Cap. Spiritus in toro Christi corpore singulisque tum, membris diffusam, ubi non ad sensum morinas bricum sæpe & incertum) artendirur, sed in est, eadem quoque verba (usu satis familiaria) e (in pia animorum foederatione conspiratur. Hinc itur-etiam legitima authoritate in usum publintur cum munitæ, non unius Pastoris aut Miniltem stri, sed totius Ecclesiæ preces audiunt.

i fo Hinc magis prospicitur rudioris popelli lefin ignorantias qui orationem perspicuam & sibi

notam

novam indies & quasi peregrinam, nec satis, intellectam.

3. Hinc obviam quoque itur, uti Calvinus, desultoria quorundam ministrorum levitati, eorumq; infirmitatibus, qui extemporane a quam affectant facultati pares minime judicandi, multisque aliis ejuscemodi incommodis.

A. Verum ex adversa parte urgeri solet, Quod à statis Formulis coarctetur Spiritus Precationis, & quibus dam quasi cancellis in-

cludatur.

B. Spiritus ille Precationis, ut Personam in S. S. Triade designat, coerceri propriè non potest, sed ubi vult, spirat, & quod vult, sait. Interim tamen modo improprio, & ενθρωποπαθώς vim quandam pati dicitur, cum gratiosè trahenti a obsistiur, aut agendi b modus & tempus ei præscribitur, quorum neutrum sacit præstituta Orandi Formula.

4 Ad. 7. 51. b Pf. 78. 41.

A. Sumatur itaque Spiritus metenymice, pro

effecto Spirituali, quid habes?

B. Caurè distinguendum erit inter Gratiam, & Donum Precationis; deinde inter Donum verum, & ementitum, sive populariter æstimatum.

A. Quid vis per Gratiam Precationis?

B. Ea quidem in terminis habetur, Zech.

fi

8

mi ris

us,

0m

dis

let,

in-

m

riè

82

im

u-

pro

ra-

ter

ri.

ch.

cationis; qui locus, si cum altero illo haud minus decantato, conferatur, Rom. 8. 26. 27. clarissime docet, in quo constat Spiritus ille, sive Gratia Precationis, nimirum in Animo ad Orandum piè comparato, uti in ardore Fidei, aspicient me quem transsixerunt. Zech. v. 10. In corde vera resipiscentia macerato & compuncto, plangent super eum, &c. ibid. ad sin. cap. Succurrit nobis spiritus gemitibus inessabilibus, Rom. v. 26. Utroque loco spiritum habemus sive Gratiam Precationis, per pios Animi assectus delinearum, de verbis, nedum de facultate ulla extemporali, in utroque nihil.

A. cedo Donum Precationis.

B. Id in Homine improbo reperiri nihil vetat, quod etiam esse potest, vel infusum scilicet, & extraordinarium; vel acquisitum, & ordinarium. Priore gaudebant Apostoli, aliiq; in Ecclesia illa primitiva, quibuscum Gratia Precationis donum quoque superadditum: Posteriore, multos passim in Ecclesia recentiore claruisse non est dubitandum.

A. Quid demum est?

B. Habitus, sive facultas congrue orandi; sive sensibus bonis verba commoda, gestus, & affectus aptandi.

Hoc autem Impiis convenire potest æquè

SI

'ac piis, quo (inter cæteros) blasphemum quoq; Hacketum nostratem cum primis claruisse testis est ejus Historia, nequid dicatur de temporibus nuperis, quorum cruda adhuc, & Gangrænam minitantia superfunt vulnera.

A. Quid autem voluisti per Donum emen-

B. Tale, quod reverentia Numinis, & prudentia Christiana vacuum futili verborum sive prolixitate, sive clangore se prodit, quo populo placeat. Hoc autem Insirmitatibus humanis potius quam Donis Divinis annumerandum.

A. Nonne verò Spiritus Infirmitatibus Oran-

tium auxiliatur verba ipsa suggerendo?

B. De istis altum silentium; tria verò alia supradictis attexit Apostolus essecta Spiritus: Unum generale, ut orent sideles 20° 8 56, quemadmodum oportet, duo reliqua magis specialia. Primum est precandi ardor, ex delictorum pravitate, & læsi numinis reverentia genitus, surayunis adadúnis, gemitibus infandis. Secundum est, ut oratio nuspiam à Verbi tramite in phantasmatum devia abripiatur, sed intra voluntatem Dei consistat. Intercedit enim 20° 5 360, secundum Deum, vel Dei Voluntatem.

A Nullum ergo locum in Sacris Ministrorum precibus concedis ?

B. Imd. B. Imò, possunt cum magno fructu adhiberi (& in omnibus Ecclesiis reformatis adhiberi constat,). Si 1 formulæ publicæ priores dentur partes. 2°. Ne quid ei adversum petulanter proferatur. 3°. Ut vitato prolixitatis tædio, & inanibus quasi coccysmis cum omni gravitate, haud secus ac zelo, animique intentione res tota peragatur.

A. Quorsum vero Christus Precationem istam

fuo nomine ornatam præscripsit ?

m

nis

i-i

da

r-

n-

&

im

uo

ius

H-

in-

lia

ûs:

ñ,

gis

de-

D-

in-

1 à

ri-

at.

m,

ro-

nò,

modulus, (isque omnium perfectissimus) ad quém conformandæ sunt sidelium Preces, sed ut ipsa Precationis absolutissimæ vicem in Ecclesia obtineret.

A. Quomodo hoc efficitur?

B. 1. Ex verbis ipsius Christis quæ neq; apud Matthæum neq; Lucam sonant necessario [In hunc modum, After this manner] sed apud ilium aras, quod qe ipsa formula and aras, quod qe ipsa formula and aras, quod quipsa findiciter ac diserte habet, as aras, dicite, non hoc vel illo modo, sed dicite precantes eadem ipsamet verba, quæ statim sequuntur.

2. Hoc plus quam suadere videtur occasio (Luc. 11. 2.) à Luca memorata, unde
Orare doceri à Christo peterent Discipuli;
nimirum quia suis quoq; Discipulis idem
præstiterat Johannes: Hoc autem (prout

Sí 2 tem

temporis & collapsæ religionis ratio tunc ferebat) certa eum aliqua precatione perfecisse dubitari non potest, quia veluti tessera ab aliis sui gregis homines internoscerentur.

- A. Cur itaque inter precandum aut non femper recitatur Oratio Dominica, aut ulla auditur alia?
- B. Precationem opinor esse Liturgicam, & publicis Ecclesiæ conventibus præcipuè destinatam; proinde semper in Ecclesia sonare oportere; ita tamen, ut ab usu quoque magis privato, ubi res postulat, minimè excludatur.
- A. Unde eo potissimum fine adornatam colligis?
- B. Non solum quia numero plurali enuntianda præscribatur, Pater noster, Da nobis, &c. quod Orantium cætum aliquem innuere videatur; sed quia Johannis (uti aliorum quoq; tunc temporis Doctorum in Ecclesia Judaica) Precationem statam, & Liturgicam suisse verisimillimum sit. Si enim (ut a nonnulli volunt) Johannes tantum compendium daret rerum orandarum, non autem ipsa verba in tam corrupto Ecclesiæ statu, quomodo rudiorum ignorantiæ consuleretur tali compendio, non facilè intelligitur.

Mirum

fe-

iffe

ab

non

au-

am,

ouè

que

ex-

col-

un-

no-

em

uti

in

8

nim

ùm

non

fiæ

on-

um

Mirum est aliter sentire Grotium in Luc. 11. sed rem satis perspicuam reddidit ex Hebræorum Magistris Lightfootus Cantabrigiensis in Horis suis Hebraicis, multa ejusmodi eruditione resertissimis. Vid. ad Matth. 6. 6.

A. Cur itaque ulla auditur alia præter Orationem Dominicam?

B. Qui hanc præscripsit, alias minime exclusit, modo ad hanc Orandi normam dirigantur.

capita complectitur, quam ad particulares fidelium necessitates plerumq; dilatandam & Ratio, & a Praxis Piorum docet.

Qualibus abundat Scriptura precibus. 2 Vid. Gen. 32. 11. Solomonis Orat. 1 R. 8. Psalm. passim. Ad. 4.29,30. Eph. 6.19. &c.

2. Quo magis acuatur Orandi studium, Precationi generali specialibus quoque superadditis. Testem hic appellamus communem (præcipuè sidelium) sensum & experientiam.

A. Quo demum sermone conciipienda sunt

B. Eo nimirum, qui vulgò à toto Cætu intelligi possir, sicque ad totius Ecclesiæ ædi-

Adificationem, sine qua erunt saltem ut refonantis aris, & Cymbali tinnientis strepitus. Quod verbis minime ambiguis docet
Paulus contra impiam & insulsam Romana
( qua dicitur) Ecclesia consuetudinem.
1 Cor. 14.

A. Quot partibus generalibus constat Oratio

B. Tribus, Compellatione nimirum Prafatorià, iplo Orationis corpore, & Conclusione Doxologica.

A. Die Compellationem istam quam vocas
Prafatoriam.

B. Eathacefts of Language 23

PATER NOSTER, qui es in COELIS.

A. Cur ibi statim compellatur Deus Pater noster?

16

12

8

m

St

B. 1. Quò tantà a Nominis dulcedine omnis Deum ad undi lucta animique diffidentia nobis eximatur, utque intrepidi accedamus ad Thronam Gratiæ, cui Parer nimirum Cœlessis insidet, Parentes quo cunq; terrenos propensà in Filios voluntate, & viscerum teneritudine supra gradum & compara-

parationem omnem b extractans.

e-

e-

et

næ

m.

tio

ræ-

ıfi-

cas

S.

ter

ine Mi-

CE-

ni-

nq;

VI-

m-

ra-

cum / 65.24

2. Ne orantes in alio spem ponamus quam in ipso, hec enim esset aut Cali Terraque Domino facultatum inopiam, aut b Patri miserationem asoppiar, & austeritatem minime Paternam exprebare.

2 1. 51. 12,13. Pf. 50. 10,11. b 2 Cor. 1. 3.

- 3. Ut in Christi unius nomine Patrem adeamus, ad quem in eo solo, per Fidem, aditum cum siducia habemus. Eph. 3. 12.
- A. Quid hoc admonet, cum dicimus Patrem
- B. Parernæscilicet erga Sanctos Dilectionis affectum intercedere oportere, utque eis a quà licet, & nostris maxime b precibus, csemper subsidio simus.
- 1 Joh. 3. 16. b Rom. 1. 9. & c. 15. 30. c Act.
  12. 5. vid. pattim in Epitt. Paulines, & in Mosis incercessionibus pro Populo Israelitico, &c.
- A. Cur divitur Pater qui es in Cœlis, quem neque Cælum Cælorum continere queat? 1 Reg. 8. 27.
- B. Vid. Enchirid. cap. 3. Hic autem admonemur, ne Patrem compellantes, Calestem obliviscamur, sicque Filiorum siiducia Crea-

Creaturarum absorbeat Reverentiam. Eccl. 5.1,2. confer cum Gen. 18.27. & c. 32. 10.

A. Perge ad Corpus Orationis Dominica;

quot illa constet Petitionibus ?

B. Planè senis, quarum singulæ, (uti par est) Dei Opt. Max. gloriam respiciunt, sed tres priores directè & immediatè, posteriores ex obliquo, nempe quarenus ex bono humano restectitur omnis ad Deum gloria.

A. Da primam.

## B. SANCTIFICETUR NOMEN TUUM.

A. Quid hic per nomen Dei intelligendum?

B. Deus ipse, quocunque nobis nomine innotescat. Exod. 34. 5,6,7.

A. Quid est sanctificari Deum?

B. Non ulla Sanctitatis de novo accessione Sanctum fieri surpote cui a nomen ab æterno est, SANCTUS, idque ter conjunctim à Præconibus illis Cœlestibus, Is. 6. repetitum) sed Augustum & Gloriosum, suæ demum congruenter infinitæ Majestati venerandum ab omnibus, cogitato æstimari, dicto, sactoque ubivis prædicari.

2 15. 57. 15.

[315]

A: Quid autem à nobis prastandum en con-

B Ut omnia in Deum a pieratis officia; eoque adminicula quæcunque conducentia (à se nimirum b præscripta) diligenter extolamus. ad ejus unius Gloriam (e in omnibus (veluti ad scopum) collimantes.

a 1. Cor. 6. 40. 1. Pet. 3. 15. 16. Math, 15.

9. c 1 Cor. 10.31.

e

er

S,

n,

a-

uid

A. Quenam vero sunt ista magis specialia Deum Sanctificandi adminicula?

B Omnium ejus Institutionum pia & diligens observatio, earum vero potissimum quæ in publicis Ecclesiæ couventibus celebrantur, quales sunt Auditio verbi, Precationes Publicæ cum Gratiarum actionibus, sacramentorum usus, & Sabbati (sive Diei Dominicæ) Sanctificatio.

De Sanctific nominis Divinivid. Enchirid. ad Decalogi præcept. 3.

A. Quanam est secundo petitio?

B. ADVENIAT REGNUM TUUM.

A. Quid efi Reguum Dei?

B. Vox quidem diversii mode in Scripturia capitur, proinde.

Tt

r. Reg-

r. Regnum Dei vel est generale, vel speeiale, iliud ad a omnes ubicunque locorum
Creaturas extenditur, hoc in b Ecclesia speciatim exercetur.

2 Pfal. 103. 19. c Apoc, 15. 3. Pfal. 2. 6

in N. T. Sæpe dicitur ) vel Gloriæ, feilicet, sive inchoatum, vel Gloriæ, persetum, & consummatum.

## A. Quid est Regnum Gratie:

B. Est quo Fideles colligit, instituit, gubernat, & protegit in Christo Dens.

A Nonne varias hoc quoque significationes

B Certe, nam notat

1. Metonymice, Regnum in nobis, Justitiam scilicet (cujnscunque generis) Pacem & Gaudium in Spiritu Sancto. Rom. 14. 17. & Luc. 17. 21. Ista enimin Fidelium Cordibus suavissimo imperio suo efficit atque operatur Deus, prour vult.

2. Est Regnum Gratiæ extra nos, eoque

defignatur, vel.

1, Status Ecclesiæ Evangelicus (qui & b mundus futurus, & Tempus novissimum dicitur,) aut si malis ipsum Evangelium per ChriChristum, ejusque Apostolos & ministros Orbi prædicatum, quod Regni verbum nuncupatur. Mat. 13. 19. quippe in hoc statu maxime elucet 2 visilla & Dominium Dei plane s mirissicum in Corda Hominum per essicaciam Spiritus cum præconio Evangelii.

a Luc. 23. 51. b Heb. 2. 5. c Heb. 1. 2. 1. Joh. 2. 18. ita in cap, isto parabolico, Mat. 13. f Rom.

1. 16. 2. Cor 10.4.

Evangelico collectam, quo sensu minimus in Regno Calorum (i. e. Ecclesia Evang) mani jor Johanne Baptista dicitur, Mat. 11. 11. utpore qui solem illum Justitiæ mox tantum oriturum indigitavit, quem ortum & è sub-limi coruscantem ostendunt Præcones Evangelii.

A Quos subditos habet hoc Regnum, quos

Hoftes?

n

-

6:

m

1-

·-

u-

nes

Ai-

र छ

17.

or-

0.

que

82 b

ici-

per iriB Subditos romine & titulo tenus per multos, Re a paucissimos, uti toties monuit Scriptura, omniumque seculorum suffragatur experientia.

a Mat. 7. 13. 14 Fhil. 2. 20. 21. aliisque locis

innumeris

A Quos autem vocas Re subditos?

B. Qui hoc non ore tantum fallaci profitentur, sed reapse præstant; qui Deum sine dolo colunt, ejusque per omnia imperio

33

constanter, & studiose, idque ex animo ob-

A Dic hujus Regni Hostes.

B. Hi sunt a Diabolus cum suo Tenebrarum b satellitio, cum omnibus aperte Impiis & Hypocritis, in quibus Princeps ille mundi hujus cefficaciter operatur, quique conjunctis cum eo Copiis Regnum Dei, qua fraude & d Cuniculis suis subruere, qua e aperto Marte vexate & negotium ei facessere (quanquam firrito conatu) indesinenter sudant & satagunt.

2 Apoc. 12.7, 8, 9. Eph. 6. 12. b foh. 15. 18 19. Gal. 4. 29. c Eph. 2. 2. Apoc. 12. 19. d Eph. 6. 11. & cap. 4. 14. c Apoc. 12. 12. & cap. 12. 15. f Pfal. 2. adv. 7.

A. Quid eft Regnum Gloria?

B In quo Deus æternum a gloriosissime regnabit cum Sanctis suis Angelis & Hominibus in Cœlo Gœlorum a I. Cor. 29. collat cum 2 Cor. 12.4.

A. Multa continet hac petitio, idq;

Regnum (quo nunquam caruit, nec carere porest) supra omnem Creaturarum sive potentiam sive fastigium magis magisque (præstertim in Ecclesia) eleucescat, & sinem suum suo tempore persectum consequatur.

B' Ex parte mediorum, ut electos fibi an-

te secula cognitos perducat Deus ad cognitionem veritatis salutarem in Christo, ut in ea indies proficient Spiritus sui ductu, auspiciis verbi, & Sacramentorum ministerio ad sinem usque vitæ, tandemque debellatis circumquaque Hostibus gloriosi cum eo in Coelis triumphent.

A Cedo tertiam Petitionem?

a-

iis

di

tis

de to

nnt

9.

6.

5.

ne

i-

at

5

ei

re

)-

2-

n

1-

e

#### B FIAT VOLUNTAS TUA SICVT IN COELO, SIC ET IN TERRA.

Nihil est quod in Græco particulæ sic aperte respondet neque apud Matthæum, neque Lucam; non enim dicitur হπ છે, sed છે
simpliciter, quod tamen hoc loco vim habet ἐποδόσως, notante Clar. Grotio, idemque obtinere Rom. 5. 12. necesse est; alias hiulca & suspensa erit periodus; ibi
siquidem vì sia τῶς ἀμαςτίας ὁ βανατὸς idem valet atque ἐτῶ κỳ sic enim sensus teres atque
totundus efficitur.

A Quid hic intelligitur per voluntatem

B. Non illa quæ est Essentiæ Divinæ saeultatis, ceu verius ipsamer essentia sabst
enim ut hoc sieri oremus, quod æremaliter
ex necessitate suit) sed Metonymicè, utque
pro voluntatis essectu libero accipitur, sive actum volendi, sive rem volitam intelligamus.

A Quotuplex autem est voluntas Dei, ut actum

voluntatis liberum designat ?

B. Distingui potest primo in voluntatem permissivam & effectivam: Permissio autem vel est ex parte Juris, vel Facti tantum; ex priore nascitur Hominibus agendi vel non agendi Jus & Potestas legitima, que in restum adiaphorarum usu cernitur; ex altera oritur tantum pose agere, non impediente Deo, qui id semper nullo potest negotio sicque permittuntur res mala, qua tales, neque cas aliter vult Fons ille bonitatis.

### A Quotuplex est voluntas effectiva?

B. Ea quoque duplex est, Decretivel Præcepti; sub priore continetur voluntas quam
nonulli vocant Providentia, qua Deus omnia qua fecit de Voluntatis sue sapientissi;
mo consilio, in ordinem à se prassintum disponit, moderatur, & gubernit

a Psal 33, 11. 1s. 46.10. b Eph. 1.11. vid

Enchirid. c. 4.

A. Quenam est voluntas Pracepti?

B Eadem illa que verbo Dei Scripto Hominibus prastanda significatur. Hec autem usitate dicitur Voluntas quam Deus vult, nos facere, sicut illa Decreti quam vult de nobis sieri vel quam Ipse vult sacere.

A De qua voluntate intelligitur Petitio?

B Deutraque, suo tamen modo diverso, De voluntate Decreti & Providentia, nobifque secreta prorsus & incognita, ut siat quodeunque Deo visum suesti; eoque sapientissimo quo visum modo (ceu in bonos ceu malos) vias Dei sinvestigabiles & justa judicia nobis adorantibus, eisque e sine mura mure animique tumultu, ubi carni adversabiture, humiliime cedentibus, urque in pietatis profectum facessant omnia iedulo curantibus.

cPfal. 39. 2. Levit. 10. 3. d'Pfal. 119. 67.71.

A. Quid habes de voluntate Pracepti?

B. Eam non ferre modo, sed facere debe-

mus, Pfal. 119. 4. idq;

e

n

d

0

1

t,

le

30

1. Per a omnia, oblequium minime partientes inter Deum & Cupiditates nostras qua sinit b imbecilitas nature, & qua juvat vis Gratia.

a Pjal. 119, 6: 6 Gal. 5. 17. 2. Cor. 6.1.

2. Alacri & b constanteanimo, mandata ejus minime gravia reputantes, 1 Joh. 5. 3.

a Pfal. 119. 32. b Pfal, 119. 112.

3 a Proficientes in Gratia, quoad ab-

a 2. Per. 1.5. 0. 3. 18.

A. Sed quomodo faciemus miseri Peccatores voluntatem Dei, sicut Angeli, & Spiritus Justorum perfecti in Calis?

B. Hoc non est Sicut aqualitatis, sed sinditudinis: eorum scilicet obedientiam amulari saltem debemus, quam in statu hoc Mortalitatis assequendo non sumus.

A. Quid ergo poscit hac petitionis clausu-

B Quod ante indicavimus, ut nempe a prompti simus ad jussa Dei quacunque capessenda, fideles & strenui in opere Domini uti monet 1. Cor. 15. 58. a Psal. 103. 20. hincetiam alati describuntur Angeli, Is. 6. Ezech. 1. &c.

A: Perge ad quartam Petitionem, sive primam earum quæ Bonum Humanum peculiariter & proxime respicient.

B Ea quidem his verbis continentur,

#### PANEM NOSTRVM QUOTIDIANVM DA NOBIS HODIE.

Hanc Naturæ Petitionem eleganter (& fuo solens more) apellat Clar. Andreas noster Episc. Vinton in sua Precationis hujus expositione; nec immeritò, cum omnium non modo Animalium Oculi ad Deum intenti sint, ut de suæ benignitatis Quadra pascantur, sed Terra quoque Ipsa cum suis Fructibus siticulosa & famelica Deum eo fine

fineInvocare dicitur; imo & Calum quo. que ut tanquam Dei Oeconomus, habeat unde alimentum flagitantibus ministret Hof. 1. 21, 22.

A Cur Orationis Dominica meditullium te-

net ista de Bonis Corporalibus Petitio?

B De hoc aperte nil docuit Christus; sed inde factum videtur quo infirmitati noftræ pro sua misericordia m. gis subvenirer, ad spiritualia minus a erecto nisi statim quoque Bonorum adfit Corporalium prospectus, fimulque erudiret Pietati tum b Hujus tum futuræ vitæ promissa fieri.

a Mar- 14. 40. collat cum v. 3 . b 1 Tim. 4. 8.

#### A Cur dicitur Deo, Da nobis?

B 2. Quoniam bona omnia a Deisunt, & nostrum b nihil.

1 (bron. 29. av. 11. adv 15. b 1. Cor. 4. 70

2. Ad augendum Filiorum fiduciam etga Patrem Opt. Max. utiante diximus.

## A Quid hic Panis significat?

Ex more Hebræorum non omne modo a alimentum sed necessaria a quacunque vitæ subsidia.

3 Gen. 3. 19. b Psal. 41. 9. collat cum Joh 13.

r

82

as u-

n-

ım râ uis

eQ ne An ergo rerum istarum nil petimus nisi ut

ut ad manum sint, nudam videlicet præsenti-

B. Imo Benedictionem præcipuè divinam, fine qua Lapidem porrigas an a Panem nihil interest; non enim solo pane vivitur, sed omni verbo quod exit ab ore Dei, docente Mose cum Salvatore, Mat. 4.4. a Hag. 1.6. Mal. 2. 2:

A Quem vocas Panem Nostrum?

B. Quem nostrum fecit Deus (Bonorum omnium largitor) a legitima aliqua ratione à nobis acquisitum. Panis itaque vis fraudes aut aliis quibuscunque comparandi mediis illicitis fermentatus, Noster non est. a rfal. 128, 2.

A. Quis autem est Panis quotidianus?

B Omne illud, quo præsens vira opus habet,, quodque necessitatibus ejus quotidianis sufficit.

De voce emission in Graco Textu (qua per quotidianum exponitur) mirum est quas sibi cruces sixerunt etiam viri doctissimi, fortasse quia non alibi, ut puto, legitur. Hieronymus quidem in Hebraico Nazara-corum codice scriptum asserit and i. e. crastinum, cui prorsus assentitur Grotius; At in editione Munsteri (monente Zegero) pro and est and quod juge sive continuum notat

n.

lin

ed

te

6.

ım

ne

de,

il-

Cal.

ous

di-

uæ

uas

ur.

ræsti-

At

pro

tat

notat eo nimirum fensu, quo Panes Propositionis qui semper in conspectu Domini (i. e. in mensa Aurea ad lævam Altaris aurei exponebantur ) להם החמיר i. e. panis continuus appellantur, Num. 4. 7. Qui negant ab iola Grammatice derivari, quique 'ab &mison (lubauditur i pien ) Crastinum fig-'nificante trahunt, cum debita tantis nominibus reverentia, perinde hallucinari suspicor. Quod enim priores argumentantur, fi ab igia deduceretur, fcribi non oportere dusoior sed insoior, istius quidem · pronunciti nullam reperio damonstratio-Licet enim in amegri G javeid (& fiqua sunt similia ) hoc obtineat, non lege tamen perpetua, ut in amopu@, im ness imisp@, abunde constat, ubi ultima particulæ vo-Imo quidni (ut propius calis non eliditur. ad vocabulum accedamus) non imiero, , æque ac meisor & junto 10 ( quod idem fateor ¿μοέσι Glegitur.

'Illis autem qui ab inim profectum vo'lunt libens cederem, si vel unum succurre'ret exemplum, ubi Adjectivum formatur à
'Participio fœminino. Dum hoc constiterit
'ab iola deducendum omnino arbitror, idemq; notare quod accedens ad substantiam,
'quæ scilicet in horas jugi opus habet accessi
V v 2 one,

cone alimenti, unde non male interpretatur Castalio panem alimentarium.

Nam quod aliqui superessentialem, & supersubstantialem exponunt, ignorare me sateor quidni tum potius diceretur in sassiu,
etsi tamen (cum nonnullis haud) simpliciter negarim mi in compositione ita commode interdum significare (sed raro admodum) ut in solumo, mesquirien; accessionem
vero norare frequentissime palam est. Urget sateor quod à viro doctissimo objicitur,
accedens ad substantiam non imisoio, aut in soluor sed imaginales à Platone dici; & sic quior sed imaginales à Platone dici; & sic quior sacris criptoribus anxie urgendum sit,
cordatis judicandum relinquo; sufficit ista
paucis monuisse.

A Cur adject Dominus in Oratione, hodie, apud Lucam as haies?

B Ne rerum secularium avidi, aut spes, aut vota nostra in longum nimis extrahamus, sed de erastino parum anisi quantum poscit vocatio nostra solliciti, abeo ut omnis Boni vivo sonte sirmiter & toti pendeamus. vid. Mat. 5. à commate 25. ad sinem. a 1 Tim. 5. 8. Eph. 4. 28.

· Huc autem (inter alia fine dubio specta.

Panes

1

n

P

g

fc.

de

m

Panes illi propolitionis (de quibus paullo superius) quo sua nimirum erga illos be-'nesicentiæ (præsertim in Deserto exhibitæ) 'populum suum Deus commonesaceret, si-'mulque doceret, unde Panem suum quoti-'dianum expectare in posterum quoque de-'beant.

A. Quid hic itaque docemur petere?

B Quod sufficit, non quod superfluum est; idque pro statu & vocatione nostra in qua Deus nos collocavit, a quatenus scilicet in nostrum ipsorum bonum spirituale cedat. & nominis sui Gloriam; utque b præsentibus contenti & gratanter acquiescamus.

a Prov. 30. 8. 9. b 1 Tim. 6.8. Phil. 4. 11.

Tob. 1. 21.

12

A. An ergo licet petere Divitias, aut seculi Dignitates, aut plusquam quod necessitatibus

nostris per omnia sufficiat?

B. De eo quod Sufficit, æquum est ut quem rogamus Deus Judex sit à unicus, sed quod nobis à Bonum est à Precibus nostris (in generesaltem) excludi nihil debet; imo rogandus est Deus ut etiam non petentibus in specie) ista largiatur.

\* Prov. 30. 8. b Mat. 7. 11. c 1. Reg 3. 13.

A. Sed de Specie potissimum quero, utrum scilicet hujusmodi ad Deum oratio Christianum deceat, imo aut tacitum in Corde votum, Da mihi Divitias &c.

B Nihil hic difficultatis esset, nisi quod Surdo, ut siat, canendum sir Ventri, & hydrope tumentibus debellanda cutis:

1. Adeo Sanctorum neminem in Sacris Scripturarum monumentis ista periisse legimus, ut contra Solomonem magnisico Deus Ipse ornarit Elogio, quod nullum in votis suis, etiam cum eo maxime invitari videretur, locum invenerint 1. Reg. 3. vid. & Psal. 4. 6.

I

Quia Bona hæc temporalia, cum mediæ (moraliter sint naturæ, nihil prorsus ad Beatitudinem Christianam per se faciunt, imo a vanitatis plena (ex Carnis vitio) b multis sæpe gravissimisque periculis Animam illaqueant, cujus testis nimis locuples est cujusque seculi Experientia.

a Eccles. cap. 2. à comm. 8. ad 12. b Mat 19. 22. 17im. 6, 9. 1C.

A Sed obstare videtur ista Jacobi Benedictio ab Isaaco Patre impertita, Gen. 27, 28. 29. ubi Deum orat, ut Filio Rorem Cæli, Pinguedinem Terræ, & hujuscemodi alia condonaret.

B Ista quidem pro Filio rogavit Pater;

non pro Se ipso. Sed

nenti quoad promissa temporalia conditionem nem Circumstantialem ab omnibus conceditur, que tamen a Spiritualia quoque involuta continebant.

a Heb. 11. àv. 13. ad 17.

d &

is

i-

IS

is

e=

15

t,

-

n

ft

2.

.

2-

n

- 2. Tota ista Benedictio mystica suit, & Prophetica, non tam Filii persona quam posseris ejus partim a Carnalibus, partim spiritualibus (toti nimirum b Israeli Dei) accommodata.
  - 2 Levit. 20. 24. b Gal. 6. 16.
- 3. Quod ad ipsum Jacobum attinet, asferendum est Isaacum spiritu Prophetico prævidisse, ei omnia in Bonum Spirituale cessura. vid. Gen. 27. 29. 33.

A An ergo oblatas licet accipere Divitias?

B Si ab eo qui jus & potestarem habet conferendi, nihil impedir, quia sicà manu ipsius Dei, licet interventu Hominum, porriguntur. Secus habet in iis qui non oblatas, enixe ambiunt, jam satis fortasse saginati, (idque mediis sape numero illicitis, & viro honesto parum dignis) hoc enim non est à Deo expectare, sed vi rapere Divitias, quibus proinde nulla benedictio promittitur.

a If. 56. 11. Ecclef. 5. 10. Hof. 4. 18.

A Num denique Paupertas est expetenda?

B. Neque ista, quippe quæ & sua sæpe habet incommoda gravissima Prov. 30 9. Quin potius cum soli Deo innotescar quid nobis

nobis maxime expediat, hæc omnia Patris Cælestis consilio cum summa animi tranquillitate, & in Deum siducia permitti par est; Interim hoc obnixe rogandum est, ut sive abundemus, sive rerum inopia arctemur, in utroque (imo in omni slatu) glorisicetur in nobis Deus.

A Pergamus nunc ad quintam Petitionem

B Sic illa fonat. REMITTE NOBIS DEBITA NOSTRA, SICUT ET NOS &c.

Quanam ista sunt Debita, quorum hic petitur Remissio?

B Peccata exponente Luca, c. 11. qui tamen in clausula petitionis altera vocem desinours retinuit, cum, si persectam voluisset a sossour dixisset potius a maprarours, eis simas. Vterque Debiti peccatores monent

A Cur autem Debitorum nomine designantur peccata?

B. Quia reatu nos obstringunt apud Dei tribunal, ejusque a Legi simul & b Institiæ Debitores constituunt, dum quod suum est ipsi non solvimus, neque unquam nomina dispungendi spes est, nisi per veniam & gratuitam in c Christo remissionem.

a Gal. 3. 1c. b Rom. 3. 25. 26. cAll. 4. 12.

1

i

i

A. An itaque omnia hic intelliguntur pec-

B. Ita, quanquam a gravissima & quantumcunque b numerus excreverit: vox enim indefinita hoc loco æquipollet universali,

idque tum

r

C

er

uî

m

1-

ur

ei

æ

ft

na

8

·A

num, qui nomen hoc dulcissimum suum ex ore suo personare voluit, JEHOVAH, JEHOVAH, JEHOVAH, JEHOVAH, wifericors, & Gratiosus, condonans iniquitatems transgressionem, & peccatum, (i.e. peccatum omne cujuscunque classis, quocunq, demum nomine censearur) Exod. 34. 6, 7.

i, à comm. 13. ad 17. b Mat. 18. 24.27. 32.

2 Ex parte nostris quis si totius Debiti vel a quadrans unus insolutus hæserit, perimus, in Carcerem detrudendi, unde nulla redemptio.

a Mat. 5. 26:

A. Sed quomodo Justificatis, quorum jam sunt

remissa peccata, quadrabit hac Petitio?

B. Justificatis non actu remittuntur peccata, nisi praterita, Rom. 2. 25. Sæpius itaq; indies novis obnoxii delictis, novam slagitandi remissionem & a locus relinquitur, & incumbit b necessitas.

a Pf. 19.12. & 40. 12. b 1 Reg. 8. 46, 47.

De Remissione Peccatorum, vid. Enchi-

A. Quid hac docet Petitionis claufula?

B. I. Sensum imbecillitatis & miseriæ nostræ acutissimum, qui continuata peccatorum remissione opus habemus, neque si Deus nobiscum intraret in Judicium erecti staremus. Psal. 130. 3.

2. Nihil apud Deum proficere preces, nisi factà nobis delictorum gratia. Vid. 80lomonis precationem 1 Reg. 8. Is. 1. 15. &c.

3. Hinc uberrima cum Fide & Poenitentià vera orantibus consolationis scaturigo, quod toties & tam graviter delinquentes hortatur Christus Deum ut Patrem invocare, & fidem dicere, Remittite nobis debita nostra. Vid. argumentum à minore, Mat. 18,21,22. Jer. 3. 1.

## A. cur adject Dominus, SICVT ET NOS REMITTIMUS DEBITORIBUS NOSTRIS.

B. Quoniam nisi faciles ad ignoscendum Ipsi simus, queis tantulum debetur, lege Talionis (idq; jure merito) nobiscum aget Deus cujus justitiæ nos nostraq; debemus omnia. Mat. 6. 14. vid. Parab. Debitoris, Mat. 18. Non oscitanter prætereunda est mira ista Epa saphora proleptica, quà redit Dominus ad hanc

hanc Petitionis clausulam, Mat. 6. 14. finita enim precatione ftatim subjungit, id, 3 donte rois de portrois, doc. que cum proxime præcedentibus 5. 13. nullo gaudent Societatis vinculo, quod tamen (ad vitandum fenfus aniumant) omnino poscere viderur particula causalis, pág. Sed hac locutione tacietæ objectioni occurrit Dominus: durum enim videreiur (quæ carnis est ad vindi-'ctam pronitas) offensarum veniam à Deo petere ea lege, ficut & nos condonamus injurias nobis illatas, id enim esset timidè rogare: absolută igitur precatione objedionem istam (quod ante fieri commode non potuit) quam Cordium Scrutator in 'animis ipsorum quoque Discipulorum orituram facile deprehendit, illico pessundat ; quasi diceret, Istam scio Orationis partem son admodum ad gustum Carnis facturam, at necesse est ut illa quoq; deglutiatur, nam , si remiseritis Homimbus, &c Hic itaque necefficarem of ailingvora in suorum animos quasi clavum trabalem adigit, & infigit Christus.

A. Quomodo autem remittenda sunt nobis Fratrum erga nos offensa?

B. Magna hic opus est cautela, ut ne ad dextram deslectamus, aut sinistram. Nam

J. Nostrum omnino non est remittere X x 2 culpam,

eulpam, cùm hoc unius fit Dei, (uti diximus in Symbolo.) Interim verò Deum animitus rogare, ut culpa quæcunque demum in nos fuerit, gratiosè condonetur, Christianam planè decet Charitatem. 2 Tim. 4.16.

A. Quin eodem cap. Alexandro Ærario

longe also precatus est apostolus, v. 14.

B. Sic, ut Apostatæ, quem tradiderat Sa-tanæ, i Tim. 1.20 quique ex obstinata animi perversitate non tam Pauli personam quam ipsum Evangelium rabide impetiverat (vehementer enim restitit Sermonibus ejus. v. 15.) Reliquos illos ex Carnis insirmitate lapsos facile judicabit Charitas.

A. An verò non licet Apostata Salutem Deo

precibus nostris commendare?

B. Distinguendi semper sunt Insirmi à præstractis, & malitia in Evangelium sermentatis. Pro Insirmis Apostolum orare modò ostendimus, sicut & Christus ipse pro iis qui cæco impetu, non certa Personæ scientia, pretiosissimum ejus sanguinem suderunt. Luc. 23. 34.

A. Quid ergo siquis ex altè incocto in Christum, ejusque Evangelium odio, nuntium religi-

oni remiserit ?

B. Hoc soli Cordium Scrntatori, & cuicunque is revelaverir, certò perspectum esse potest, proin hic cavendum maxime.

Z

ne judicium de quoquam præcipitemus, sed quantum sinit ratios charitatem semper exerceamus, ac Patris cœlestis exemplo (prout Ipse jubet) misericordes simus. Sed cum interdum accidits ut deplorata quorundam malitia haud a secus apparetsac si Dominus eam digito monstraret (quod indubie vidit in Alexandro Paulus) non video qui pro talibus absolute orandum sit, quin porius judicio Des sum relinquendi, qui essi facillime possit, perrarò tamen ejusmodi scelerata capita ad pænitentiam revocat. Huc omnino facit locus iste Heb. 6. à commate 4. ad 10. & Johannis illud, Est peccatum ad mortem, non pro illo dico ut roges. 1 Joh. 5. 16.

'Notissimum est ex b Veterum monumentis quam atrocia in Traditores & Transfugas edita suerint Exempla. Quadriennii, Sexentii, imò interdum & Decennii macerationes pro benignitate & clementia habebantur. Concil. Ancyranum (quod mireris) ad tricennium usq; in quibusdam casibus protrustis, (Can. 16.) nec ante ad communionem Ecclesiæ plenams (i. e. tum Orationis, tum Sacramentorum) denuo receperunt. Iidem tamen à Novatianorum Hæresi, qui lapsis post Baptismum quibuscunque poenitenti-

a Vide Calvin in 1 Joh 5. b Concil. Nicar. Can. 113

s am abjudicabant (ex male scilicet intelle? sto isto Epist. ad Hebr. loco, cap. 5.) longistime sejuncti.

A. Sed è diverticulo in viam ; ostende quomodo dicantur Homines in se admissas remittere

injurias.

B. De culpa, perspicuum est Humanum hanc transvolare Forum, sicut & pœnam æternam. De pœna itaque civili potissimum quæritur, quæ cum sit publica legis obligatio (quanquam secundaria) privato nemini concedendum est sus pænæ, neque scilicet in causa propria, neque aliena, cum in neutra sit sudex; sed a Dei ministris Principibus, eorumq; b Deputatis relinquenda omnis vindicta. a Rom 13.4. b 1 Pet. 2.14.

A. Dic itaque quousque & quomodo vindi-Ham petere liceat à magistratus ita ut integra servetur lex Charitatis à Christo proscripta.

1. Non in a levioribus injuriis, quas potius privatim & amice componendas, aut tacite devorandas suadebit pietas Christiana;
nisi sorte usque adeo repetantur & excrescant,
nt publicam hon statem lædere videantur,
aut personarum lædentis, & læsæ conditio
valde inaqualis pænam reposcat. Crescit enim cum persona delictum. Mat. 5. 39. &c.
1. Cor. 6. 4 &c.

Quin 2°. in gravioribus injuriis palam est

Magistratum adeundi copiam à Deo sieris quippe qui ad hoc constitutus est (ut supra, Rom. 13) veluti si quis Parentem, Filium, imò aut quemvis alium contra leges occiderit, si Domum incenderit, Bonis spoliarit, aut honesti nominis quempiam convitus & falsis Criminationibus censuræ & ludibrio exposuerit, aut si tale aliquid interminatus fuerit.

A. Sed ulcisci peccata, & remittere, di-

ver fum fonat.

B. Pona proprie debetur Magistratui, sed privato cuique quod suum est, aut in specie scilicet, aut valore. Hinc qui suum (rem semper intelligo momenti) nil ultra repetit, idque animo rigore omni & inimicitià vacuo, parti semper ladenti quantum in se suerit, pietasque postulat, benesacere cupiens, dum Magistratus ex munere ulciscitnr, remittit ipse peccatum.

A. Quid de Debitis pecuniariis existimandums ubi quis (non suopte potissimum vitio) sol-

vendo haud fuerit?

0

c.

ft

1-

B. Debitoris est nemini quicquam libenter debere præter Amorem, & bonâ side cum Creditore agere. a Rom. 13. 8. Quod sin eas sorre inciderit angustias, ut Debitum dissolvere nequeat, prudentia & charitati Christianæ ista relinquenda, quæ omnem in Creditore pudefacient rigorem, simulque Rationis, quam Deo redditurus est Ipse, terrorem incutier.

A. Qualiter itaque comparatos esse decet, ut banc cum cateris Petitionem ad Deum intrepi-

de dirigamus.

Aro, ad iram tardi, ad ignoscendum faciles & propensi, inimicis benevoli, & bene facientes illorum denique Animarum salutem Deo toto corde commendantes, & quantum in nobis fuerit, seriò promoventes.

A. Audiatur ultima Petitio.

B. Ea sic haber.

Ne nos INDUCAS in TENTATIONEM, fed LIBERA nos à MALO.

'Hanc petionem in binas nonnulli divisere,

quo pacto septem totius Orationis Petitiones numerant; sed obstat non modo particula adversativa ¿w., quæ quod proxime
antecessit, omnino respicit, sed & ipsa utriusque clausulæ communis materia, quæ est à
malo liberari, idque ne inducamur in tentationem, contra quam orandum non esset
insi ut rem malam, & minime expetendam.
Ordo certe Petitionis observatione dignus,
quod proximum ab ea quæ est de Remissione peccatorum, locum obtinuit. Unde admonentur

'monentur Fideles, ne ita de peccatis præteteritis (Christi sanguine per Fidem ablutis) triumphos agant, quin ad nova semper
subeunda certamina se accingant, nec pacem cum hostibus eis Cœlum somnient.

A. Quid hic significat Tentatio?

B. Vox mediæ significationis est, sed hoc loco usurpata in partem sequiorem. Notissimum est in genere idem valere quod probare, explorare, sollicitare, &c. quovis modo, in sinem, sive bonum, sive malum. In specie dividitur in Tentationem Divinam. Humanam, & Diabolicam.

A. Quin aperte negat Apostolus Deum ten-

tare quenquam. Jac. 1. 13.

B. Intelligendus est de tentatione ad peccatum, cujus merito tomitem omnem & culpam in peccatores ipsos ibidem rejicit Apostolus, qui pravâ extimulante concupiscentià in omne nesas suopte impetu prolabuntur.

A. At reclamare videtur tota ferè Scriptura, que Deum dicit excæcare, indurare, pravis

cupiditatibus tradere, &c.

t

B. Hoc justo Dei permittentis, quin & Gratiam subtrahentis, judicio sit, quo Homines ex propria ipsorum Concupiscentia jam exexcatos, induratos, cum petulante sastidio Gratia (multimode & multoties ob-

late,) in impietatis studio proficere finit ad meritissimam illorum peraiciem; non quod Ipse Author sit peccati, sed Ultor.

Pfal. 81. 12. Rom. 1. 16.

Rogandus est Lector, ut Calvinus audiatur, qui tam atrociter in hoc argumento vapulare à quibusdam soler. Verba sunt in dictum Jacobi locum. Duo, inquit, funt bic notanda: Nam cum Scriptura excacationem, vel obdurationem cordis Deo tribuit, neque illi initium affignat, neque facit mali Authorem, ut culpam suftinere debeat. Et mox, Scriptura Reprobos à Domino conjici ait in pravas Cupiditates; an quia Dominus cor earum depravet, vel corrumpat ? Minime, ideo enim subjicitur pravis desideriis, quia jam corruptum & vitiosum erat. An verd cum excacat, vel indurat Deus, peccati Author est, vel Minister ? Imo hoc modo peccata ulciscitur, justamque mercedem Impiis rependit, qui Spiritu suo regi abnuerunt. Sequitur ergo neque peccati originem esse in Deo, neque illi culpam imputari posse, quasi ex malis voluptatem capiat. Summa est, frustra tergiversari Hominem, qui vitiorum suorum culpam rejicere in Deum constur, qua non ex alio fonte perveniat quicqued est malorum, quam ex perversa bominis concupiscentia. Atque uta. Sane res habet, non aliunde nos impellit , fed cuique pravum suum affection effe Ducem ac Impulsorem.

pulforem. Hæc ille; qui Vir ob eximias animi dotes ab Adverfariis quoque Pontificiis admirationi habitas, torque devoratos in Ecclesia bonum labores, fi, ut fit, Hominem fe alicubi oftendit, meruit saltem abomnibus, qui Reformati audire volunt, honestius arque mitins tractari, tantique nominis carnificinam Lanionibus potius Romanensibus (qui Artem profitentur) relinqui par effet.

A. Quanam ergo est illa tentatio Divina?

B. Ea duplex eft, altera nudæ Explorationis, altera Correctionis, & disciplinæ paternæ.

A. Utramque explica.

B. Tentatio prima est Explorationis, sive Sorruacia, qua Deus Fidelibus tum exercendæ tum palam exhibendæ (quam largitus eft eis) Gratiæ materiam & quali fegetem fuppeditat. Ita Patrem Fidelium tentasse legitur ad immolandum Isaacum suum, Gen. 22. 1. Nunc enim, inquit, novi quod times Deum, v. 12. non quod Deo ignota ante fuerat Servi sui Fides, sed quòd illustri testimonio palam omnibus fecisset. Idem de fobo ex parte sentiendum; ex parte, inquam, nam ipso tandem confitente tali opus habuit vir Sanctus medicina, c, 42. 5, 6. Eodem quoq; modo sanctissimos tentavit Apostolos, omnimodis

Y y 2

modis persecutionibus & calamitatibus objectos, quo divina in illis Gratia (sicut auri, in fornace probati, nitor) magis effulgeret.

A. Expone tentationem Correptionis, &

Disciplina.

B. Ista est, qua Deus ut Pater, Fideles ut Filios castigat, præcipuè ob emendationem vitæ, teste passim Scriptura.

A. Perge ad tentationem humanam.

B. Ea scilicet duplex est: Prima est activa, qua Homo Deum tentat ad a extraordinaria potentiæ, bonitatis, justitiæ, aut veracitatis suæ edenda specimina, de qua dicitur, Non tentabis Dominum tuum, Mat. 4.6.7. Sic bisraelitæ sæpe in deserto. Nec in totum excusari potest Gideon, Jud. 6. Sic omnes Impii, qui Spiritus & Verbi sui ductum rebelles aspernantur. a Mat. 12.39. b Num. 14.
22. Altera Passiva, qua Homo tentatur à seipso, sive Concupiscentia sua. Jac. 1. Sub hac inhabitante ingemiscunt Pii, regnante bodurantur durati, insolescunt Impii.

a Rom. 7. 24. b Eph. 4. 19.

A. Qua demum est tentatio Diabolica?

B. Quâ ut Serpens, a astutiâ, & blanditils s ut Leo, b minis & surore suo tentat (Fideles potissimum) ad peccandum.

A. Quid ergo hic petimus?

C

7

1

p

(

- B. 1. Ab omni tentatione Diabolica liberari, quia ista ex se semper in malum tendit, etsi facile sit Deo vertere a in bonum. Luc. 22. 31, 32.
- 2. Non est absolute petendum à tentationibus divinis liberari, sive ranquam in pompam virtutum cedant, sive pietatis profectum, sed ne nos lpse inducat in tentationem, i. e. ne tentet in Ira nisi paterna, nec supra modum, & vires nostras; but denique in omnibus sufficiat nobis Ipsius Gratia, quæ exitum tentatis sælicem præbeat.

a fer. 10. 24. Pfal. 6. 1. b 2 Cor. 12. 8,2.

A. Sed tentationes etiam Divinæ (quales funt Piorum in hac vita calamitates & ærumnæ) deprecandæ videntur, quoniam & naturæ ad-

versantar, & sunt peccati merces.

B. Hec quidem probat non esse expetendas in se, sed neque simpliciter deprecandas, quatenus à Patre cœlesti proficiscuntur, qui facit ut omnia se diligentibus operentur in bonum; & quamvis hoc faciant per accidens, non scilicet ex natura sua, sed ex dispositione paterna, tamen quovis modo divinitus adhibito premoveri gloriam Dei, nostramque ipsorum salutem, absit ut hac petitione deprecemur. Sac. 1.2, 3.

A. At Christus ipse oravit, Transeat à me

Calix ifte. Mat. 26.

B. I. Non simpliciter, sed, si sieri potest, & cum Epanorthosi, qua se piè submisse divinæ voluntati; Nihilominus, non quod Ego volo, sed

quod Tu vis.

2, Longè alia erat conditio Christi, alia nostra. Illi luctandum erat cum Justitia Divina, quæ ei minime pepercit tetsi non ob peccata sua) in die Iræ suæ: nobis, ut cum clementissimo Patre semper res est; Illi tunc temporis, ut cum severo Judice.

A. A quo malo liberari petimus, cum dicimus

באחל עצ חסדחף צ?

B. I. A Diabolo, qui eft & & mornes, & & wa-

eilay. Mat. 13.19. & c. 4.3.

2. Ab omni prorsus afflictionis malo, eatenus, ut ne aut gravitate aut mora a superet vires, ut b cedat in bonum, ut c patienter & strenue feramus, ut demum cum suavi sensu paterni d affectus in Deo semper condiatur.

2 Sam. 16.12. c Heb. 12.5. d Pfal. 119.20.

2 Cor. 7. 6.

3. (Idque præcipuè) ab omni peccato regnante, sine quo a exercere quidem multa, b nocere nil poterit.

. Heb. 12. 11. b 1 Pet. 3. 13.

5 3. Superest ut cum clausula illa Doxologica sermonem absolvas.

B. Ea autem hæc eft,

Quia

ſ

i

9

ſ

Quia tuum est REGNUM, & POTENTIA & GLORIA, in secula seculorum, Amen.

A. Magnifica sane Coronis! Quid autem sibi

vult ?

5

.

L

-

1-

Ö.

to

a,

ca

iia

B. Ut (cum recognitione Orationis Præfatoria Bonitatem omnem, Potentiam, atq; Divitiarum plenitudinem Deo jure meritifsimo tribuat, quo siquid aculei habent aut Patris viscera, aut Gloriosissimi Regis immensum robur, & æterna Dominatio, ad extimulandam Filiorum siduciam, intrepide ad eum accedamus; simulque admoneat quis debet esse precum nostrarum scopus, & in quem omnis desigenda spes est, ut vota confequamur.

A. Sed Regno, Potentià, & Gloria, fulgent

etiam Principes mundani.

B. Sic est; at horum quantuscunque splendor est tanquam cicendulæ ad Solem s imò nihilum, & minus nihilo, ut Prophetæ admirandà illà utar elegantià, 1s. 40. 17. quod satis innuit Articulus Emphaticus, i satisfa, &c.

A. Ostende instantiis aliquot discrepantiam.

B. 1. Regnum Dei est simpliciter universale: neque enim Terræ modò universæ, sed totius quoque Creationis idem & Factor & Dominus sit necesse est, qui in omnibus facir quodcunque vult. Psal. 135.6.

Reges

2. Reges & Principes terreni non niff ab cos a idque jure plane feudatorio, vel porius ut ejus Proreges& bMinistri, Regna sua quæcunque possident & administrant, qui ea quoq; e dat quibuscunque vult. a Bfal.72.11. b Rom. 13. 4. c Dan. 4. 17. unde & Regis Regum, & Domini Dominantium fibi Stylum vendicat.

3. Regni ejus Finis non erit, sed reliquis in nihilum subsidentibus, Illius est Regnum, & Potentia. & Gloria, in Secula Seculorum.

Vid. plura ad Petit. 2.

A. Quid bic particula notat, AMEN?

B. Est & vox Optantis, qua ratum esse quod petimus ardentiùs, & velut ex abundantis rogamus: & vox quoque per Fidem Asentientis, qua nos exauditum iri propter Dominum Jesum Christum nihil dubiramus. Huc facit primævæ praxis Ecclesiæ, I Cor. 14. 16. 24 00 62

## FINIS.

mid aironna an gain

time If n celle ells and in omnibus

Roges

